خوا طر فرآنيه نظرات في أهداف سور القرآن



# خواطر فرانية نظرات في أهداف سور القرآن

# عمرو خالد



يمنع نسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب بأي وسيلة تصويرية أو الكترونية أو ميكانيكية بما فيه التسجيل الفوتوغرافي. والتسجيل على أشرطة أو اقراص قرائية أو أي وسيلة نشر أخرى أو حفظ المعلومات، واسترجاعها دون إذن خطى من الناشر

#### ISBN 9953-29-623-5

الطبعة الأولى 1425 هـ – 2004 م

#### جَميع الحقوق مَحفوظة



#### الدارالعتريبية للعسكوم Arab Scientific Publishers

عين التينة، شارع ساقية الجنزير، بناية الريم هاتف: 860138 - 785108 - 961-38)

فاكس: 786230 (1-961) ص.ب: 5574 - ييروت - لبنان .

البريد الإلكتروني: asp@asp.com.lb

الموقع على شبكة الإنترنت: http://www.asp.com.lb

التنضيد وفرز الألوان: أبجد غرافيكس، بيروت - هاتف 785107 (9611) الطباعة: مطابع الدار العربية للعلوهم، بيروت - هاتف 786233 (9611)

#### الإهداء

إلى رسولنا الحبيب محمد، صلى الله عليه وسلم، الذي علّمنا أن عزتنا وقوتنا في تمسكنا بكتاب الله تعالى، فقال: إن الله يرفع بهذا الكتاب أقواماً ويضع به آخرين..

إلى الصحابي الجليل زيد بن ثابت، الذي جمع القرآن، واؤتمن على أعظم مهمة في التاريخ وهو في ريعان الشباب...

إلى شباب الإسلام، أحفاد الصحابة الكرام، الذين كان ينادى بهم في المعارك عند اشتداد الأزمات: يا أهل القرآن، زينوا القرآن بالفعال

إلى أهل القرآن، الذين هم أهل الله وخاصته،

أهديكم خواطر قرآنية

نظرات في أهداف سور القرآن

عمرو خالد

## لمسة وفاء

إلى العلماء الأجلاء والسادة الأفاضل والجنود المجهولين الذين شاركوا في تحضير هذه المادة القرآنية، ولم يبخلوا بعلم ولا جهد ولا وقت، فجزاهم الله عني وعن أمة القرآن خير الجزاء

عمرو خالد

# المحنوكات

| الصفحة |     | هدفها                                       | اسم السورة        |
|--------|-----|---------------------------------------------|-------------------|
| 15     |     | حاوية أهداف القرآن                          | سورة الفاتحة:     |
| 24     |     | أنت مسؤول عن الأرض                          | سورة البقرة:      |
| 45     |     | الثبات على المنهج                           | سورة آل عمران:    |
| 65     |     | العدل والرحمة خاصة مع الضعفاء               | سورة النساء:      |
| 80     |     | أوفوا بالعقود                               | سورة المائدة:     |
| 98     |     | توحيد الله تعالى في الاعتقاد والتطبيق       | سورة الأنعام:     |
| 111    |     | احسم موقفك في الصراع بين الحق والباطل       | سورة الأعراف:     |
| 125    |     | قوانين النصر مادية وربانية                  | سورة الأنفال:     |
| 137    |     | التوبة                                      | سورة التوبة:      |
| 148    |     | الإيمان بالقضاء والقدر                      | سورة يونس:        |
| 159    |     | التوازن في الثبات على الحق دون ركون أو تهور | سورة هود:         |
| 171    |     | ثق بتدبير الله، واصبر ولا نيأس              | سورة يوسف:        |
| 177    |     | قوة الحق وضعف الباطل                        | سورة الرعد:       |
| 184    |     | نعمة الإيمان ونقمة الكفر                    | سورة إبراهيم:     |
| 190    |     | حفظ الله لدينه                              | سورة الحجر :      |
| 196    |     | نعم الله تعالى                              | سورة النحل:       |
| 208    |     | استشعر قيمة القرآن                          | سورة الإسراء:     |
| 218    |     | العصمة من الفتن                             | سورة الكهف:       |
|        | 230 | توریث الدین للأبناء                         | سورة مريم:        |
|        | 237 | منهج السعادة                                | سورة طه:الاسلام ه |
| 243    |     | دور الأنبياء في تذكرة البشرية               | سورة الأنبياء:    |
| 247    |     | دور الحج في بناء الأمة                      | سورة الحج:        |
| 251    |     | صفات المؤمنين                               | المؤمنون:         |
| 255    |     | شرع الله نور المجتمع                        | سورة النور:       |
| 268    |     | التحذير من سوء عاقبة المكذبين               | سورة الفرقان:     |
|        | 274 | دور الإعلام في توصيل رسالة الاسلام          | سورة الشعراء:     |

| الصفحة | هدفها                                                       | اسم السورة         |
|--------|-------------------------------------------------------------|--------------------|
| 279    | أهمية التفوق الحضاري                                        | سورة النمل:        |
| 290    | الثقة بوعد الله                                             | سورة القصص:        |
| 300    | احذر من الفتن                                               | سورة العنكبوت:     |
| 305    | آيات الله ظاهرة وواضحة، فكيف لا تؤمنون                      | سورة الروم:        |
| 309    | تربية الأبناء                                               | سورة لقمان:        |
| 315    | الخضوع لله تعالى                                            | سورة السجدة:       |
| 317    | à                                                           | سور الاستسلام لله  |
|        | حزاب: الاستسلام لله في المواقف الحرجة                       | – سورة الأ.        |
|        | أ: : الاستسلام لله سبيل بقاء الحضارات                       | – سورة سبأ         |
|        | لر: الاستسلام لله سبيل العزة                                | – سورة فاط         |
|        | : الاستسلام لله بالاصرار على الدعوة حتى لو يئست من النتيجة  | – سورة يس          |
|        | سافات: الاستسلام لله وإن لم تفهم الحكمة من أوامره           | – سورة ال <i>م</i> |
|        | <ul> <li>الاستسلام لله بالعودة إلى الحق دون عناد</li> </ul> | – سورة صر          |
| 334    | الاخلاص لله تعالى                                           | سورة الزمر:        |
| 340    | أهمية الدعوة إلى الله وتفويض الأمر إليه                     | سورة غافر:         |
| 346    | للأمة المسؤولة عن الأرض                                     | واجبات ومحاذير     |
|        | لملت: حسن الاستقبال لأوامر الله تعالى                       | – سورة فص          |
|        | ورى: التحذير من الفرقة، والأمر بالشورى                      | – سورة الش         |
|        | خرف: التحذير من الانبهار بالمظاهر المادية                   | – سورة الز         |
|        | خان: التحذير من الانبهار بالسلطة والتمكين                   | – سورة الد         |
|        | باثية: التحذير من التكبر والتعالي                           | – سورة الج         |
|        | حقاف: نماذج لمن أجاب ولمن رفض أوامر الله                    | – سورة الأ.        |
| 361    | طاعة النبي صلى الله عليه وسلم مقياس قبول الأعمال            | سور محمد:          |
| 361    | سورة الفتوحات والتجليات الربانية                            | سور الفتح:         |
| 361    | أدب العلاقات                                                | سورة الحجرات:      |
| 373    |                                                             | سور الاختيار       |
|        | الاختيار بين الهدى والضلال                                  | – سورة ق:          |
|        | اريات: العطاء والمنع بيد الله ففروا إلى الله                | – سورة الذا        |
|        | لور: الاختيار بين طريق الجنة وطريق النار                    | – سورة الط         |
|        | جم: اختر مصدر معلوماتك                                      | – سورة الن         |
|        | مر: التعرف على الله تعالى من خلال نقمه                      | – سورة القه        |

| الصفحة | هدفها                                            | اسم السورة         | ١ |
|--------|--------------------------------------------------|--------------------|---|
|        | : التعرف على الله تعالى من خلال نعمه             | – سورة القمر       |   |
|        | ية: وكنتم أزواجاً ثلاثة                          | - سورة الواق       |   |
|        | بد: التوازن بين المادية والروحانية               | – سورة الحد        |   |
| 393    | <u>ح</u> م                                       | سور الانتماء للإسا | u |
|        | ادلة: التبرؤ من المناهج الأخرى والاتصال بالاسلام | – سورة المج        |   |
|        | ر: مواقف مختلفة من الانتماء لدين الله            | – سورة الحث        |   |
|        | حنة: امتحانات الانتماء                           | – سورة الممذ       |   |
|        | ت: أهمية وحدة الصف                               | – سورة الصد        |   |
|        | عة: دور صلاة الجمعة في الانتماء                  | – سورة الجم        |   |
|        | تقون: خطر النفاق                                 | – سورة المنا       |   |
|        | ن: مشاغل اجتماعية تضيع الانتماء                  | – سورة التغاب      |   |
|        | تق: لا للخلاف                                    | – سورة الطلا       |   |
|        | يم: دور المرأة في تحقيق الانتماء لدين الله       | – سورة التحر       |   |
| 414    | والعشرين: الدعوة إلى الله                        | سور الجزء التاسع   | u |
| 425    | : ختام المنهج الرباني                            | سور الجزء الثلاثين | u |

## مُفَادِّمَا

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً، الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدي لولا أن هدانا الله

هذا الكتاب ليس كتاب تفسير، ولا يهدف إلى تفسير آيات القرآن بالتفصيل، ومن أراد ذلك فليرجع إلى أمهات الكتب في التفسير، كتفسير الطبري وابن كثير وغيرها من كتب التفاسير التي تمتلئ بما مكتبتنا الاسلامية... لكن فكرة هذا الكتاب مختلفة، وهدفه مختلف.

فكرة هذا الكتاب تراودي منذ عشر سنوات، تحديداً رمضان من كل عام... حيث يقبل المسلمون في كل العالم الإسلامي على قراءة القرآن وختمه في شهر رمضان المبارك. لكنني كنت أحزن كثيراً عندما أجد هذه الرغبة الصادقة لقراءة القرآن دون أن يرتبط بها فهم واضح لأهداف هذه السورة، ولماذا نزلت، وما هي الرسالة التي توجّهها لنا هذه السورة. وبالتالي كنت أجد الناس يقرأون القرآن ويستشعرون في قرارة أنفسهم أن معاني القرآن غريبة عنهم، بل قد ينظر لها البعض على أنها طلاسم غير مفهومة، يجب علينا قراءتها دون إدراك مغزاها وأهدافها. وقد يفهم البعض معاني كلمات الآيات، ولكنه يشعر أن آيات كل سورة متناثرة، ليس لها أية علاقة تربطها ببعضها، وأنه لا يوجد هدف واحد للسورة تنتظم فيه جميع أياتها. ومن هنا بدأت الفكرة: أن نقوم بعمل متواضع في سبيل كسر الحواجز بين شباب الأمة وبين كتاب الله.

هذا الكتاب يؤكد لقارئ القرآن أن الترابط بين آيات كل سورة ترابط وثيق، و أن كل سورة لها موضوع واحد وأهداف محددة، وأن آيات السورة قد

تبدو لأول وهلة متناثرة غير مترابطة؛ لكنك إن أمعنت النظر، وعرفت هدف السورة وموضوعها، عرفت أن آيات السورة متصلة اتصالاً عجيباً، يوصلك بقوة لإدراك هدف السورة، مما يزيدك حباً لكتاب الله وإيماناً بأنه تنزيل من حكيم خبير [وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱلله لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَاهُا كَثِيراً] وبذلك نرى أن كل سورة من سور القرآن هي عبارة عن وحدة متكاملة، تحقق هدفاً واضحاً، وكل آية تخدم هذا الهدف من طريق واحد أو من عدة طرق. وحتى اسم السورة له علاقة بهذا الهدف ( ومن هنا نفهم سبب تسمية سور القرآن، كالبقرة وآل عمران ويونس والنمل...) وليس هذا فحسب، بل أن كل سورة لها علاقة قوية بما قبلها وما بعدها من السور، لأن ترتيب سور القرآن هو أيضاً وحي من عند الله، وبذلك نستخلص أن سور القرآن كلها عبارة عن سلسلة واحدة مترابطة، بحيث انك لو فهمت هدف أو اهداف السور القرآنية، ستجد أنك قد فهمت مراد ربنا من هذه السور وماذا يريد منك الله في هذا الكتاب، حتى لو لم تفهم معنى كل آية وكل كلمة على حدى، لأنك إذا فهمت الأهداف الكلية للسور فتكون قد فهمت القرآن كله، وبذلك يكون هذا الكتاب مفيداً للعامة والبسطاء، ليعطيهم المبادئ الأساسية لفهم القرآن، كما يكون في نفس الوقت موجّهاً لحفظة القرآن والمهتمين بعلم التفسير، كمحاولة متواضعة مني لعرض المحاور والموضوعات الأساسية لسور القرآن، وبهذا سيكون منهجنا في عرض الخواطر القرآنية على الشكل التالى:

- تحديد هدف السورة
- عرض الآيات المؤكدة لهذا الهدف
  - بيان علاقة اسم السورة بمدفها
- اظهار علاقة السورة بما قبلها وما بعدها
  - اختيار بعض الآيات للتعليق عليها

ولا بد من التأكيد على أن هذا الكتاب ليس تفسيراً، فكل ما فيه هو اجتهاد

ومحاولة لمساعدة الشباب نحو المزيد من الفهم والتدبر لآيات القرآن وترابط سوره. وليس لأحد الكلمة الأخيرة في القرآن. وإن الوصول إلى الموضوع والمحور الأساسي للسورة القرآنية ليس بالأمر السهل، لبلاغة كلام الله وعمق ودقة وتحدد معانيه من جهة، ولإمكانياتي المحدودة والقاصرة من جهة أخرى... فهو اجتهاد مني ومن فريق العمل والبحث الذي قام مشكوراً بإعداد هذه المادة، فما أصبنا وأحسنا، فمن الله، وما أخطأنا وزللنا، فمن أنفسنا.. وهنا يحضرني قول العماد الأصفهاني: إني رأيت أنه لا يكتب إنسان كتاباً من يومه إلا قال في غده: لو غير هذا لكان أحسن، ولو زيد لكان يستحسن، ولو قدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا مسلم العسم العسم العسم العسم العسم العسم العسم العسم العسم الكريم إلى استيلاء النقص عند البشر بعد هذه المقدمة المختصرة، أدعوك أخي الكريم إلى أن تفتح مصحفك معنا، وتشاركنا جلساتنا القرآنية الهادفة مسع هذا الكتاب..

#### سورة الفاتحة

سورة الفاتحة (مكية)، وعدد آياتها سبع آيات، وهي خامس سورة من حيث التنزيل...

ما هو سر سورة الفاتحة؟ لماذا افتتح بها المصحف؟ ما سر تسميتها بأم الكتاب، وأم القرآن..؟ لماذا نقرأها في اليوم والليلة سبع عشرة مرة على الأقل؟ لماذا لا تصح الصلاة الا بقراءتها؟

#### أهميتها

وأكثر من ذلك كله، يقول النبي  $\rho$  لأحد الصحابة «لأعلمنك أعظم سورة في القرآن» فقال ما هي يا رسول الله؟ فقرأ عليه الصلاة والسلام: «الحمد لله رب العالمين... الرحمن الرحيم... إلى آخر السورة».حين بين الله تعالى في سورة الحجر عظمة القرآن قال تعالى: [وَلَقَدْ ءاتَيْنَكَ سَبْعًا مّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءانَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءانَ الله عظيم] والسبع المثاني هي الفاتحة، وقد سميت بالمثاني لكثرة تكرارها...

يقول النبي  $\rho$ : «والذي نفسي بيده ما أنزل الله في التوراة ولا الإنجيل ولا الزبور ولا الفرقان مثلها إنها السبع المثاني» رواه الإمام أحمد.

#### أسماؤها

ولفضلها وشرفها، سميت هذه السورة بأسماء كثيرة، فهي أم القرآن، والسبع المثاني، والوافية والكافية، لكفايتها عن غيرها وحاجة غيرها اليها واكتفاؤه منها. فهي تفيض على المؤمن نوراً يضيء حياته، وخيراً الهياً يغلق عنه أبواب الفتن ويفتح له أبواب الرحمات.

أي سر؟ وأي عظمة لهذه السورة التي يقرأها الكثير من المسلمون من دون أن يفقهوا هذه المعاني وهذه الرسائل؟

#### حاوية أهداف القرآن

إنَّ سر الفاتحة يكمن في اشتمالها على جميع معاني القرآن، فكل معنى في القرآن تجده في الفاتحة، وكل أهداف القرآن جمعت في هذه الآيات السبع.

كيف هذا؟ تعال معي لنعيش لحظات رائعة مع أول سورة في القرآن:

#### محاور القرآن

يدور حديث كتاب الله حول ثلاثة معان يطلبها من المؤمنين به والقارئين له:

- 1. عقائد (فيمن نعتقد)
- 2. عبادات (كيف نعبد من نعتقد فيه)
- 3. مناهج الحياة (المنهج الذي أراده الله تعالى لنا)

فالقرآن يدعو أولاً للعقيدة الصحيحة، أي أن تؤمن بالله تعالى إيماناً صحيحاً على أسس سليمة. وهو ثانياً يدعو للعبادة الصحيحة وإقامة الشعائر، ولكن العبادة ليست كافية لوحدها لأنَّ الإسلام منهج حياة شامل ومتكامل.

وسورة الفاتحة قد اشتملت على هذه الأهداف الثلاثة، ففي محور العقيدة تقرأ قوله تعالى: [ٱلْحَمْدُ لله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ & ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ]. فالتوحيد والايمان باليوم الآخر هما أساس عقيدة المسلم. وفي محور العبادة تقرأ: [إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ]. وفي منهج حياة المسلم تقرأ: [ٱهْدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ & صِرَاطَ ٱلْذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ فَيْر ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ ٱلضَّالِينَ].

والقرآن كله بعد سورة الفاتحة إما أن يكون مبيّناً للعقائد، مفسّراً معنى الحمد لله رب العالمين ومعنى الرحمن الرحيم ومعنى مالك يوم الدين.. أو مبيّناً كيف نعبد الله تعالى [إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ]. أو يخبر عن المناهج في الأرض وطرق الظالمين والهالكين وطرق الناجين، فنجد آيات كثيرة تشرح معنى [اهدنا الصّراط

#### ٱلْمُسْتَقِيم].

#### أساسيات الإسلام

وتذكرنا سورة الفاتحة بأساسيات الدين ومعانيه العظيمة:

- 1. نِعم الله تبارك وتعالى [ٱلْحَمْدُ لله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ].
- 2. الإحلاص بكلمة [إِيَّاكَ نَعْبُدُ]. أي نفردك وحدك يا ربنا بالعبادة، فلا نعبد إلا أنت، ولا نستعين بأحد إلا أنت [وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ].
- 3. طلب الصحبة الصالحة [ٱهْدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ & صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ].
  - 4. التحذير من أصحاب السوء [غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ ٱلضَّالِّينَ].
- أسماء الله الحسنى، مع التركيز على أسماء الله [ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ]. فأصل علاقة ربنا بالبشر هى الرحمة ولذلك ورد قوله الرحمن الرحيم مرتين.
  - 6. الإستقامة [آهدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ].
  - 7. الآحرة والاستعداد لها [مَللِكِ يَوْمِ ٱلدّينِ]، و[ٱهْدِنَا ٱلصّرَاطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ].
    - 8. أهمية الدعاء وأدب الدعاء، فالسورة قد اختتمت بالدعاء.
- 9. أمتنا أمة واحدة.. ولذلك فإنّك تجد بأنّ كل ألفاظ المخاطبة والدعاء في سورة الفاتحة جاءت بصيغة الجمع فحتى لو كان المرء يصلي وحيداً في غرفته لا تصح صلاته بأن يقول "اياك اعبد واياك استعين" أو "اهدين الصراط المستقيم"، فلا بد ان يقول [آهْدِنَا] و [إِيّاكَ نَعْبُدُ] [وَإِيّاكَ نَسْتَعِينُ]، وكلها بصيغة الجمع، حتى يعرف المرء انه ضمن أمة واحدة وأنه ليس وحيدا في هذا الكون.

#### الأدب مع الله

وبالإضافة إلى ما سبق، فإن السورة تعلّم العبد الأدب مع ربه، فهي مقسّمة إلى نصفين، النصف الأول ثناء على الله والنصف الثاني دعاء اليه. فالثناء على الله

يتحلى في الآيات: [ٱلْحَمْدُ لله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدّينِ ﴾ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ]. وبعد ذلك الدعاء: [ٱهْدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ ٱلضَّالِينَ].

واللطيف أن عدد أحرف الثناء في النصف الأول مساوية تماماً لعدد أحرف الدعاء في النصف الثاني.

فالسورة تعلّم المرء كيف يتعامل مع الله، فإن أراد الدعاء فيستحّب له أن يثني على الله أولاً (فيبدأ بحمد الله تعالى وتمجيده ثم الصلاة على رسوله  $\rho$ )، وبعد ذلك يدعو بما يشاء فإنَّ دعاءه يستجاب بإذن الله.

#### الحوار مع الله

إن تلاوة سورة الفاتحة تفتح لك أعظم أبواب الشرف وهو الحوار مع الله تبارك وتعالى. ولهذا جاء في الحديث القدسي: "قسمت الصلاة بيني وبين عبدي قسمين فإذا قال العبد الحمد لله رب العالمين، قال الله حمدني عبدي، فإذا قال العبد مالك يوم قال الله أثنى علي عبدي، فإذا قال العبد مالك يوم الدين قال الله مجَّدني عبدي، فإذا قال العبد إياك نعبد وإياك نستعين قال الله هذا بيني وبين عبدي، فإذا قال العبد إهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، قال الله هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل".

فتستشعر أنك كلما تقرأ سورة الفاتحة فإنّ الله تعالى يجيبك. أي شرف هذا في حوار يكرر رب العزة ذكرك فيه بالعبودية ويكافئك بالاجابة مع أنك لم تأت بجديد ولم تتفضل بشيء من عندك، فهو سبحانه أهل الثناء كما تقول وخيراً مما تقول.

#### حساسية عمر

لذلك كان عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه كان يقرأ الفاتحة آية آية ويسكت بين الآية والأخرى، وحين سئل عن سبب سكوته قال: "لأستمتع برد

ربي".

فلو أن قلب المرء استشعر بأن ربه يرد عليه حين يقرأ كل آية من سورة الفاتحة لطار من كثرة الفرح...

#### جوامع خير الدهر

هل أحسست معي بأهمية السورة؟ لكل ما ذكر يقول ابن القيم: ان الله تعالى قد أنزل (104) كتب، جمع معانيها في ثلاثة كتب: التوراة والإنجيل والقرآن، وجمع معاني هذه الكتب الثلاثة في القرآن، وجمع معاني القرآن في الفاتحة، وجمع معاني الفاتحة في [إيّاك نَعْبُدُ وَإِيّاك نَسْتَعِينُ].

وهذه الآية مقسومة إلى قسمين، كلاهما ضروري في الإسلام: عبادة الله تعالى أي ممارسة الشعائر [إيّاكَ نَعْبُدُ]، والإستعانة بما خلق الله في هذه الأرض وتسخيرها للنجاح في الحياة ولإدارة الأرض وفق منهج الله (كما سنرى في سورة البقرة). ولأن الصحابة فهموا هذه الآية جيداً وطبّقوها – بمحوريها – في حياتهم، قادوا الأرض ونجحوا في الدنيا والآخرة.

وإننا نرى في عصرنا الحاضر، بعض المسلمين يطبّقون [إِيَّاكَ نَعْبُدُ] فيقتصر فهمهم للإسلام على التدين فقط، وللأسف نرى الغرب يطبق [وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ] فيسخّر ما في الأرض لإدارتها وعمارتها. لكن الإسلام يأمر بالتوازن بين الأمرين، وهذا ما تبيّنه سورة الفاتحة بوضوح.

#### مفتاح القرآن

فلماذا سميت بالفاتحة؟ هناك معنيان للإسم، أحدهما قريب، وهو لأنه افتتح كما المصحف، ولكن المعنى البعيد هو أنها سميت بذلك لأنها مفتاح القرآن (أي لمعانيه)، فبها تفتتح كل سورة من سوره. فكل كنوز القرآن فيها، ولو فهم المرء الفاتحة فسيفهم كل سور القرآن التي بعدها.

ومن روعة السورة أنَّ كل سور القرآن متسلسلة في معانيها وأهدافها ورسائلها،

فهي مرتبطة بما قبلها ولا يصح أن تربط الا بالسورة التي جاءت قبلها بترتيب المصحف الا سورة الفاتحة، فلو جاءت قبل أية سورة لوجدت المعنى متصلاً بل متكاملاً أيضاً. لذلك فإننا نبدأ صلاتنا بالفاتحة ثم نقرأ أي سورة بعدها ويبقى المعنى متصلاً مهما كانت السورة.

#### سورتان لكلمتين

ينبغى أن نلاحظ علاقة الفاتحة بالسور التي جاءت بعدها وفق ترتيب المصحف وهي البقرة وآل عمران. فلقد جاء في سورة الفاتحة [ٱهْدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ].

وفي بداية سورة البقرة [ذلك ٱلْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى للْمُتَّقِينَ]. وذلك إشارة إلى أن قوله تعالى [ٱهْدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ] سيشرح في سورة البقرة..

كيف هذا؟ اقرأ قول الله تعالى [غَيْر ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ ٱلضَّالِّينَ].

فالمغضوب عليهم والضالين، صفات لأناس استحقوا غضب الله، أو ضلوا عن صراط الله، فسورة البقرة تشرح [غَيْر ٱلْمَغْضُوب عَلَيْهمْ] وسورة آل عمران تشرح [ٱلضَّالِّينَ]. سورة كاملة عدد آياتها 268 آية تشرح كلمة في الفاتحة [غَيْر ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ] وسورة كاملة وهي آل عمران تشرح [وَلاَ ٱلضَّالِّينَ].

ترابط رائع في الأهداف والمواضيع سنحس به ونعيش معه أكثر عندما نتناول السورتين بالتفصيل.

#### رحمة للعالمين

نلاحظ أن كلمة [ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيم] قد تكررت مرتين في السورة [بِسْم الله ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ] وقوله تعالى [ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ]. وهذا يشعرنا برحمة ربنا التي شملت الدنيا والآخرة..

فلفظ الرحمن الرحيم الأول جاء بعد [ٱلْحَمْدُ لله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ]، فالعالمين والدنيا كلها تسير برحمة ربنا، و[ٱلرَّحْمَان ٱلرَّحِيم] جاء بعدها [مَلِكِ يَوْمِ ٱلدّين] للإشارة أن اليوم الآخر أيضاً يسير برحمة الله.

فهذه السورة تطمئن المرء بأن الأصل في الكون هو رحمة الله، وأن أصل علاقة الله بعباده هي الرحمة.

#### العالمين ... الناس

ولفظة [ٱلْعَلَمِينَ] تدل على معنى لطيف، فالفاتحة - وهي أول سور القرآن - قد ابتدأت بـ [ٱلْحَمْدُ لله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ]، بينما آخر سورة في القرآن (سورة الناس) قد انتهت بقوله تعالى [مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ].

فالمصحف ابتدأ بكلمة العالمين وحتم بكلمة الناس، وكأن المعنى أن هذا القرآن ليس للمسلمين فقط بل إن هذا القرآن هو لهداية البشرية كلها.

#### غنيمة سهلة

ولسورة الفاتحة خصوصية تميزها، وهي أنها خالية من كل أحكام التجويد الصعبة وذلك لكى تيسر للقراءة للجميع حتى لمن لا يتحدث بالعربية.

فالفاتحة هي حواز سفر المرء لفهم القرآن والبطاقة الشخصية للدخول إلى مناجاة الله والأنس برحابه. فكيف نخشع في صلاتنا ونستشعر كل ما سبق من المعاني؟

#### ميزان الخشوع

يقول النبي  $\rho$ : (ليس للعبد من صلاته الا ما عقل منها)، فهل ترضى أن تغادر صلاتك وقد كتب لك نصفها أو ربعها أو ثمنها؟ تعال معي إذاً لنقرأ سورة الفاتحة سوياً ونتدبر في آياتها ومعانيها.

لو أردت يوماً أن تصلي وشعرت بعدم الخشوع، فاعلم أن هناك نعمة لم تتذكرها، ولو عرفت كيف تقول [ٱلْحَمْدُ لله] جيداً لكان تذكر كل نعمة من نعم الله يجعلك تخشع في صلاتك. اجعل لكل ركعة من الركعات نعمة تتفكر بحا وتشكر ربك عليها، من نعمة الإسلام والايمان، إلى نعمة القرآن، إلى ارسال النبي

ρ، إلى المال والصحة، إلى نعمة النظر والسمع... [وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لأَ تُحْصُوهَا].

وحين تقرأ [ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ] تتذكر رحمة الله بعباده، والتي شملت الدنيا والآخرة، فتطلب منه الرحمة وتخشع بصلاتك.

وحين تقرأ [مَلِكِ يَوْمِ ٱلدّينِ] تتذكر يوم القيامة وأهواله، وتطلب من ربنا أن يخفف عنك تعب ذلك اليوم، فتخشع في صلاتك.

وكلما تقرأ: [إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ]، تشعر عند كلمة [إِيَّاكَ] أن الاخلاص يتحدد في قلبك كل يوم، أنه لا معبود الا الله ولا معين الا الله، فتخشع في صلاتك.

إن هذه الآية قد جمعت معاني كل كتب الله المنزلة -كما أسلفنا - فلا تمر عليها مرور الكرام بل اجعلها عنوان حياتك وحدد معانيها في قلبك كلما تقرأها

وحين تقرأ [الهدنا الصراط المُستقِيم] تشعر أنه ليس لك من يهديك إلى صراط الآخرة ويثبت صراط الدنيا ويثبتك عليه الا الله، وليس لك من يهديك إلى صراط الآخرة ويثبت قدمك عليه لتجتازه الا الله، فيزيد قربك منه ورجاؤك لرحمته وخوفك من عذابه فتحشع في صلاتك.

#### قف بجوارهم

وكلما تقرأ [صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ]، تذكر من أنعم الله عليهم من قبلك، فمثلاً تذكر في الركعة الأولى سيدنا إبراهيم عليه السلام وآدم ونوح وحاتم النبيين محمد  $\rho$ ، وادع الله تعالى أن يهديك إلى طريقهم. واجعل الركعة الثانية لرجال عظام كأبي بكر وعمر وباقي الصحابة رضوان الله عليهم، وتذكّر في الركعة الثالثة صلاح الدين وغيره من أبطال الإسلام، وفي الركعة الرابعة تفكر بالمؤمنين الذين يعيشون معك وصحبتك الصالحة وادع الله تعالى أن يثبتك عليها. وفي هذا تكون [صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ] أمام عينيك. أما حين تقرأ [غَيْر

ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ ٱلضَّالِينَ]، فتذكرك بأعداء الإسلام والكفار عبر الأزمان، الذين حادوا عن هذا الصراط فضلوا وغضب الله عليهم.

هذا الكم الهائل من المعاني المتحددة في ختام السورة يطبع في ذهن قارئ القرآن آلاف الصور عن القدوات الصالحة، الماضية والمعاصرة، وآلاف الصور عن القدوات السيئة، مما يعطيه خشوعاً رائعاً وزيادة في القرب من الله والتزام شرعه، صلاة بعد صلاة، وبذلك تصبح صلاتنا حية.

#### مفتاح فهم القرآن

هذه هي سورة الفاتحة، بطاقتك الشخصية أيها المسلم، وجواز سفرك لفهم القرآن.

فبعد أن تأملنا بعض جوانب عظمة هذه السورة، وفهمنا مفتاح الدحول إلى معاني القرآن، تعالى معنا إلى كتاب الله تعالى، لنعيش مع آياته وأحكامه ونتعلم من ترابط آياته وسوره.

#### سورة البقرة

#### تعريف بالسورة

سورة البقرة (مدنية) وهي أول ما نزل بالمدينة بعد الهجرة وبقيت تنزل على مدى المرحلة المدنية كلها تقريباً أي أضّا رافقت تكوين المجتمع الإسلامي والأمة الإسلامية من بدايتهما.هي أطول سورة في القرآن وعدد آياتها 286.

#### كيف تخاف وهي معك؟

ورد في فضل سورة البقرة حديثان: الحديث الأول رواه الإمام مسلم: «يؤتى يوم القيامة بالقرآن وأهله الذين كانوا يعملون به في الدنيا تقدمه سورة البقرة وآل عمران تحاجان عن صاحبهما» تأملوا أيها الأحبة كيف أنّ سورتي البقرة وآل عمران تحاجان – أي تدافعان – عن صاحبهما (الذي حفظهما وعمل بهما وكان يقرأهما كثيراً).

وفي رواية «يؤتى يوم القيامة بالقرآن وأهله الذين كانوا يعملون به في الدنيا تقدمه سورة البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان أو ظلّتان»... إنّ حرَّ يوم القيامة شديد، تدنو فيه الشمس من رؤوس الخلائق، فتأتي سورة البقرة على من حفظها أو عمل بها أو كان كثير القراءة لها لتظلل عليه... فتأمل قيمة سورة البقرة!..

الحديث الثاني: رواه الإمام البخاري رحمه الله تعالى في سورة البقرة يقول «البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة لا يدخله الشيطان». وفي رواية «..لا يدخله الشيطان ثلاثة أيام». وبالتالي فإنَّ الكثير من الناس يحرصون على قراءة سورة البقرة في البيت لمنع الشيطان من دخوله.

#### أين أصحاب البقرة؟

وأكثر من ذلك، فإنَّ النبيّ  $\rho$  كان ينادي حين تشتدّ المعركة على المسلمين ويقول أين أصحاب البقرة? وكأنَّ أصحاب البقرة أناس مخصوصون وحين يسمعون النداء يهبّون مباشرة لتلبية النداء...

ونحن الآن ننادي على الناس ليكونوا من أصحاب البقرة، حتى يكونوا في الدنيا من الصفوة ويوم القيامة من أصحاب الظلّة.

#### هدف السورة: أنت مسؤول عن الأرض.

الحديث عن هدف السورة يساعدنا على فهم الآيات بتسلسل واكتشاف الروابط بين موضوعاتها المختلفة. واللطيف أن بعض العلماء قال بأن تسمية أقسام القرآن بالسور، لأن كل واحدة منها تشتمل على موضوع واحد، وآيات السورة هي كالسور أو السياج الذي يحيط بحدف السورة ويدور حوله ويخدمه. إذاً لكل سورة محور وهدف واحد، فما هو هدف سورة البقرة؟ وما هو المحور الذي يجمع 286 آية على مدى جزئين ونصف من القرآن؟

إن هدف السورة هو الإستخلاف في الأرض، وهذا يعني ببساطة «يا مسلمين أنتم مسؤولون عن الأرض». يا من سوف يقرأ سورة البقرة إعلم أنّك مسؤول عن الأرض وهذا منهجك: سورة البقرة..

وكأنّ القرآن يخاطبنا قائلاً اعلموا أنّ الأرض هذه ملك لله، والله هو مالك الكون خلقكم وملَّككم الأرض لكي تُديروها وفقاً لمنهج الله...

#### السعيد من وعظ بغيره

إنَّ الله تعالى خلال مسيرة التاريخ قد استخلف أثماً كثيرة على الأرض، فمنهم من نجح ومنهم من فشل وقد حان الدور في نهاية المطاف على هذه الأمة، والله تعالى لا يحابي أحد حتى ولو كانت أمة محمَّد صلى الله علي وسلم. فلو فشلت في المسؤولية فإنمّا ستستبدل كما استبدلت أمم من قبلها..

هنا نفهم لماذا كانت سورة البقرة أوّل سورة في القرآن بعد الفاتحة فهي التي سترسم معالم المنهج. ولهذا أيضاً نفهم سبب كون هذه السورة أول سورة أنزلت في المدينة، وظلت تنزل طوال السنين التسعة من المرحلة المدنية، لأنَّ النبي  $\rho$  قد هاجر من مرحلة الإستضعاف في مكة إلى مرحلة بناء الأمة، فكان من الطبيعي أن تنزل السورة في مرحلة البناء لترشد الأمة كيف تكون مسؤولة عن الأرض... فينبغي لكل من يقرأ هذه السورة أن يفهم أن كل آية تطلب منه القيام بالمهمة التي خلق من أجلها: أنت مسؤول عن الأرض لإصلاحها وتعميرها وهدايتها ولا بد أن يعلم الإنسان أنَّ المسؤولية تحتم عليه أن لا يكون فاشلاً في حياته فيأخذ بيد الناس، وينجح في حياته وسيظهر ذلك كله خلال قراءة سورة البقرة.

#### أقسام سورة البقرة

إنَّ سورة البقرة مقسّمة إلى مقدمة ثم قسمين فخاتمة.

القسم الأول هو الجزء الأول من القرآن وهو يعرض نماذج لثلاث مجموعات من الناس قد استخلفهم الله قبلنا. والقسم الثاني يتكون من الآيات (142-283)، وهو عبارة عن أوامر ونواهي يجب على الأمة وأفرادها أن يتبعوها ليستخلفوا.

#### الجزء الأول من القرآن

هذا الجزء مكون من ثمانية أرباع:

- ربع الحزب الأول: يتكلم عن أصناف الناس وكأننا نستعرض الأصناف الموجودة على هذه الأرض والتي سيكلف أحدها بالإستخلاف.
  - الربع الثاني: أول تجربة إستخلاف على الأرض: آدم عليه السلام.
- الربع الثالث إلى السابع: أمة استخلفها الله على هذه الأرض لمدة طويلة وفشلت في المهمة، بنو إسرائيل.
- الربع الشامن والأحير: تحربة سيدنا إبراهيم عليه السلام الناجحة في

الإستخلاف.

تحربة سيدنا آدم تحربة تمهيدية تعليمية، وكانت المواجهة بين إبليس وسيدنا آدم عليه السلام لإعلان بداية مسؤولية سيدنا آدم وذريته عن الأرض.

ثم بنو إسرائيل: نموذج فاشل، فهم أناس حملوا المسؤولية وفشلوا، وتستمر السورة في ذكر أخطائهم لا لشتمهم ولكن ليقال للأمة التي ستستخلف: تنبهي من الوقوع في الأخطاء التي وقعت فيها الأمة التي قد سبقت في الاستخلاف!

وآخر ربع يضرب الله به المثل بالتجربة الناجحة لشخص جعله الله خليفة في الأرض وهو سيدنا إبراهيم عليه السلام. ويكون الترتيب هذا منطقياً، فبداً بآدم التجربة الأولى وختم بالتجربة الناجحة لرفع المعنويات وبينهم التجربة الفاشلة، للتعلم من الأخطاء السابقة وأخذ الدروس والعبر.

#### القسم الأول: نماذج ثلاثة

وأول خمس آيات من آيات المقدمة عبارة عن صفات المتقين، ثم آيتان تتحدثان عن صفات الكفار، ثم ثلاث عشرة آية (8-20) عن صفات المنافقين لخطورةم.

وكأنّ المقدمة تخاطبك قائلة: «هذه أنواع الناس، فحدّد واختر أي الأصناف تريد أن تكون لأنَّ واحداً فقط من هذه الأصناف سيجعله الله تعالى مسؤولاً عن الأرض».

ولاحظ أن أول صفة للمتقين هي "الذين يؤمنون بالغيب". فأهم صفات الأمة المسؤولة عن الأرض هي الإيمان بالغيب وأخطر صفة في الأمة السابقة هي المادية الشديدة وعدم الإيمان إلا بما تراه أعينهم، كما سيتبين معنا.

#### أوّل تجربة استخلاف: آدم عليه السلام

وبعد ذلك تبدأ السورة بسرد قصة آدم عليه السلام وتحد أمامك آية محورية في بداية القسم الأول الذي يلي المقدمة: [وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِكَةِ إِنّي جَاعِلٌ فِي

#### ٱلارْضِ خَلِيفَةً] (30)

فأنت أيها الإنسان مسؤول عن الأرض وقد كان أبوك آدم عليه السلام مسؤولاً عنها أيضاً فالأرض ليست مسؤولية البعيدين عن الله ولا الناكرين لمنهجه. فالأصل أنَّ المسؤول عنها كان أبو البشر آدم عليه السلام. ولاحظ أنَّ رد الملائكة وسؤالهم ليس اعتراضاً على حكم الله (والعياذ بالله) لكنه خوفهم من الإستبدال وبياضم أضم لم يفعلوا ما يغضب الله، فكل أوقاتهم تسبيح وعبادة لكن الله قال لهم: [إنّى أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ].

#### علّم الله آدم تكنولوجية الحياة

والآية التالية هي أيضاً آية محورية: [وَعَلَّمَ ءادَمَ ٱلاسْمَاء كُلَّهَا] (31). وماذا يعني ذلك!

يعني أنّه تعالى علَّم آدم تكنولوجية الحياة - إذا جاز التعبير - أي أسماء المخلوقات ووظائفها من شمس وقمر وبحر وشجر وثمر. وكان في المعنى تحذيراً للمؤمنين من أن يظنوا بأنهم سيكونون مسؤولين عن الأرض بدون أن يعرفوا طريقة إدارتها وهنا لفتة لطيفة في الآية 22 [ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرَاشاً وَٱلسَّمَاء بِنَاء] ففي هذه الآية يبين لنا الله تعالى أدوات الإستخلاف: تسخير الأرض والسماء والزرع...

فهنا تحذير لعدم فهم الإسلام أنّه صلاة وصيام فقط، دون ان يفهم المؤمنون كيف يديرون الحياة والأرض، فالله عزّ وجل قد علّم آدم كيف يدير الأرض حتى يفهمنا أن الأمور لا تدار بالتديّن فقط ولكن بالعلم والتكنولوجيا.

#### المعصية هي سبب الإستبدال

وتأتي الآية التالية 36 لتبيّن لنا تحربة آدم مع ابليس [فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّاكَانَا فِيهِ] (36).

وهنا دلالة أنّ المعصية هي سبب الإستبدال، كأنَّ الآية تخاطبنا في زماننا هذا

لتقول: يا أمة محمد، لقد بقيتم 1300 سنة مسؤولين عن الأرض وما حصل لكم في المئة سنة الأخيرة هو بسبب معصيتكم كما حصل لأبيكم آدم عليه السلام، (مع بُعْد التشبيه بين زلة آدم عليه السلام نبي الله وبين المعاصي الفادحة التي تقع بحا الأمة ليل نهار) فتعلموا من الأخطاء السابقة واجتنبوا المعاصي ليعود الإستخلاف إليكم.

وتمضي الآيات في الحديث عن قصة سيدنا آدم حتى نصل إلى الآية 38 [قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنّى هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ] (38).

وهنا نتذكر أنّ الهدى الذي سيأتي من عند الله تعالى قد ذكر في أول السورة على أنه القرآن [ فلك الكتابُ لا رَيْب فيه هُدًى في أول السورة على أنه القرآن [ فلك الكتابُ لا رَيْب فيه هُدَا المدى [ الله في الفاتحة أن نسير على هذا الهدى [ الله في الفاتحة أن نسير على هذا الهدى [ الله وترابط المُسْتَقِيم] فهل بدأت أخي المسلم تستشعر معي حلاوة القرآن وترابط آياته.

#### تجربة بني إسرائيل

تبدأ تجربة بني إسرائيل بالآية 40 من سورة البقرة لتبيان فشلهم في امتحان مسؤوليتهم عن الأرض.

#### باب المهمة: تذكر النعم

وأول آية في هذا السياق تقول: [ينبني إسْراءيلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّى فَٱرْهَبُونِ].

فأول آية يخاطب الله بها بني إسرائيل [**ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ]** وأول كلمة خاطبنا الله إياها في منهجنا [**ٱلْحَمْدُ لله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ**]. وكأنَّ بداية مسؤولية واستخلاف كل أمة تكون بتذكّر نعم الله تعالى.

#### نماذج نعم الله تعالى على بنى إسرائيل

وبعد هذه الآية يبدأ الله تبارك وتعالى بتعداد نماذج من هذه النعم فيقول لهم في الآية 50: [وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ] ويقول لهم في الآية 52 [ثُمَّ عَفَوْنَا عَنكُم مّن بَعْدِ ذٰلِكَ لَعَلَّكُمْ تَنظُرُونَ] ويقول لهم في الآية 57 [وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ تَشْكُرُونَ] ويقول أيضاً في الآية 57 [وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلْوَى كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَاكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ].

آيات متتالية تتحدث عن النعم ثم تنتقل للحديث عن أخطاء الأمة السابقة، وكل هذا الكلام لكي ننتبه ونتجنب الوقوع في أخطائهم.

#### أخطاء الأمة السابقة

وتبدأ الآيات التي تصف أخطاء بني إسرائيل [وَإِذْ قُلْتُمْ يَالْمُوسَىٰ لَن نُّوْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى ٱلله جَهْرَةً] (55)

لأنهم أمة مادية للغاية وكأنَّ الخطأ الجسيم الذي قد تقع به أي أمة ويكون سبباً في استبدالها هو طغيان المادية فيهاً، ومعنى المادية أنهم لا يؤمنون إلا إذا رأوا أمراً ملموساً. وهنا نتذكر أول صفة للمتقين في بداية السورة [ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ] (2).

وتمضي الآيات الكثيرة في الحديث عن بني إسرائيل والموبقات التي ارتكبوها كقتل الأنبياء بغير الحق، وعصيانهم وكفرهم بآيات الله، واعتداء أصحاب السبت وتحايلهم على آيات الله، إلى أن تصل بنا الآيات إلى القصة المحورية: قصة البقرة.

#### لماذا سميت السورة بالبقرة؟

قد يتساءل البعض لماذا سميت هذه السورة بسورة البقرة؟

قد يجيب البعض بأنها سميت كذلك لأنّ قصة البقرة جاءت في هذه السورة، مع العلم بأنَّ هذه السورة قد جاء بها قصص كثيرة فلماذا سميت السورة باسم هذه القصة دون غيرها؟ إنّ قصة البقرة قد جسّدت الأخطاء الأساسية الكبرى لبني إسرائيل، فسميت السورة باسمها لكي يتذكر المسلم المسؤول عن الأرض هذه الأخطاء ويتجنبها.

#### الجدل مفتاح الشرور

وهذه الأخطاء التي ارتكبها بنو إسرائيل تظهر من أول الآية السابعة والستين [وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ ٱلله يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةً قَالُواْ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا قَالَ أَعُوذُ بِٱلله أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ & قَالُواْ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيّنَ لَّنَا مَا هِي قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَّ فَارِضٌ وَلاَ بِكْرٌ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَٱفْعَلُواْ مَا تُؤْمَرونَ & قَالُواْ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاء فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ الْمُعْ لَنَا رَبَّكَ يُبَيّن لَّنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاء فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النَّاظِينَ & قَالُواْ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيّن لَّنَا مَا هِي إِنَّ ٱلبَقَرَ تَشَبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاء ٱلنَّاظِينَ & قَالُواْ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيّن لَّنَا مَا هِي إِنَّ ٱلبَقَرَ تَشَبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاء ٱلنَّا لَهُ لَهُ لَهُ لَكُولٌ تُغِينً وَإِنَّا إِن شَاء الله لَمُهْتَدُونَ & قَالُواْ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيّن لَّنَا مَا هِي إِنَّ ٱلبَقَرَ تَشَبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاء ٱللله لَمُهْتَدُونَ & قَالُواْ إِنَّهُ اللّهُ لَمُهْتَدُونَ هُ قَالُواْ ٱلْكُنْ جِئْتَ بِٱلْحَقّ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ ٱلْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لاَّ شِيهَ فِيهَا قَالُواْ ٱلنَانَ جِئْتَ بِٱلْحَقّ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ] (67-7).

#### إختارها لحكمة

وقصة البقرة أنّ رجلاً من بني اسرائيل قتل ولم يعرف من قتله، فاختلف فيه فأوحى الله إليهم أن اذبحوا بقرة وأن يأخذوا قطعة منها ثم يضربوا بها الميت فيحييه فيقول من الذي قتله ولقد طلب الله تعالى منهم ذلك لأنهم ماديون للغاية وليريهم بأنه تعالى قادر على كل شيء وأن الأمور ليست كما تعودوا عليه دائماً فيحيي الميت بالميت فينطق.

وبما أنهم لم يفهموا الحكمة وبما أنهم ماديون جداً فقد رفضوا تطبيق الأمر، وقصة البقرة تجسّد أخطاء بني إسرائيل، من المادية إلى الجدل وعدم طاعة أنبيائهم إلى عدم طاعة الله تعالى والإلتواء على منهجه وحتى حين نقّذوا ما أمرهم الله به نقّذوا ذلك مكرهين مجبرين [فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ].

وكأنّ قصة البقرة تنبّه من المادية الشديدة وكأنما تنبّه من الجدل في دين الله

تعالى، تنبّه من المراوغة والتحايل على شرع الله تعالى، أو أن تنفّذ شرع الله تعالى وأنت كاره لذلك فسمّيت سورة البقرة لخطورة هذه الأفعال.

#### تميّزوا حتى في مصطلحاتكم

وتمضي الآيات إلى أن نصل إلى الآية التي يذكر فيها لأول مرة [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَقُولُواْ راعِنَا وَقُولُواْ الْعَنَا وَقُولُواْ الْعَنَا وَقُولُواْ الْعَنَا وَقُولُواْ الْعَنَا وَقُولُواْ الْعَنَا وَالْمُنُواْ اللهَ عَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ

لقد كان اليهود يخاطبون النبي صلى اله عليه وسلم بقولهم (راعنا) ومعنى راعنا أو أي راعي أمورنا ولكنهم كانوا يقصدون بها معنى سيئاً بلغتهم (إسمع لا سمعت) أو تعني شيئاً من الرعونة. ومن لا يفهم لغتهم ولا يعرف ما يقصدون يظن بأنهم يقولون للنبي راعي أمورنا. فالله جل وعلا يقول للصحابة لا تقولوا راعنا ولكن قولوا انظرنا والكلمتان تحملان المعنى نفسه ولكن ذلك تغيير في المصطلح..

وكأن المعنى: تميّيزوا حتى في مصطلحاتكم. فالله تعالى يريد أن يفهمنا بأن الأمة السابقة قد وقعت بأخطاء شديدة فلا تتبعوها أو تقلّدوها، وتميّزوا عنها حتى في مصطلحاتكم وهنا علاقة مع سورة الفاتحة حين يطلب المؤمن أن لا يكون مثل بني إسرائيل [غير ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ ٱلضّالين] وتأملوا شباب اليوم كيف تقلّد الأمم الأخرى وكيف تقلّد الغرب في أتفه الأشياء بينما الله تعالى يعلّمنا أن نتميّز حتى في مصطلحاتنا.

وبعد ذلك تعددت الايات التي تحذّر من التبعية، لأنها تبدأ بالأشياء الثانوية ولن تنتهي الا بالكفر والعياذ بالله: [وَدَّكَثِيرٌ مّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا] (109)

#### التجربة الناجحة: إبراهيم عليه السلام

ونصل إلى الربع الأخير من الجنء الأول والذي يتحدث عن تجربة إبراهيم وهي تجربة ناجحة جاءت في نماية الجنء للتحفيز على النجاح

في امتحان الاستخلاف: [وَإِذِ ٱبْقَلَىٰ إِبْرَهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنْرِهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِيمِ إِنَّهُ مِنْ خير قيام فلما أتم هذه لم ينجع في الامتحان نجاحا عاديا بل [أتمَّهُنَّ] أي قام بحن خير قيام فلما أتم هذه الابتلاءات (الرمي في النار، الهجرات وترك الولد في الصحراء، ذبح الولد..). أخبره الله انه سيجعله للناس إماماً (الاستخلاف) لأنه قد اطاع الله تعالى فقال إبراهيم عليه السلام [قَالَ وَمِن ذُرَيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ] (124)

فقوله لا ينال عهدي الظالمين درس هام لنا بأن الله تعالى لا يحابي أحداً حتى أمة محمد والاستخلاف مقرون بالطاعة لا بالنسب وبهذا المعنى يدعو سيدنا إبراهيم أن يستخلف واحداً من ذريته [رَبَّنَا وَٱبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً] (129).

ومن المفيد هنا ملاحظة بدايات القصص الثلاث: فكلها بدأت بآيات تبيّن محال الاستخلاف وكلها اشتملت على اختبارات في طاعة الله تعالى:

قصة آدم: أول آية في القصة [وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِكَةِ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلارْضِ خَلِيفَةً] (30) (احتبار آدم في مسألة عدم الأكل من الشجرة).

قصة بني اسرائيل: أول آية في القصة: [يَلَبَنِي إِسْرَءيلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنّى فَضَّلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ] (47) (الاختبار في تنفيذ أوامر الله المختلفة وشكر النعم).

قصة إبراهيم: أول آية في القصة وهي الآية 124: [إِنَّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا] [وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبْراهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ] (تحدي الاب - تحدي القوم - المحرة - ترك الولد والزوجة في الصحراء - الذبح).

#### وقفات ولطائف

في الختام تأتي آية رائعة بتلحيصها حياة سيدنا يعقوب (وإسرائيل) في أسطر [أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ

#### مُسْلِمُونَ] (133).

فهنا حرص سيدنا يعقوب على نقل أمانة الاستخلاف من آبائه إبراهيم واسحق إلى ابنائه وذريته بني إسرائيل.

ونلاحظ أيضاً في ختام الجزء الأول وبعد أن قص علينا القصص الثلاث تأتي الآية [قُولُواْ ءامَنَّا بِٱلله وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلْيَنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفَرَّقُ وَيَعْقُوبَ وَٱلاسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ] (136).

فهذه الآية تفصيل للذين أنعم الله عليهم المذكورين في سورة الفاتحة [ٱهْدِنَا ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ & صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ].

من فضلك اقرأ هذا الجزء بنفسية من يريد أن يكون مسؤولاً عن الأرض ليستخلفه الله، وأن يستفيد من أخطاء غيره، وأن يحذر المادية والجدل والتحايل على شرع الله ويتحرى طاعته.

يحدد الجزء الثاني من سورة البقرة الأوامر والنواهي التي لا بد للأمة من الأخذ بما حتى تستخلف. وكل هذه الأوامر والنواهي - كما سيتبين معنا - متعلقة بثلاثة أمور:

- 1. طاعة الله
- 2. تميّز الأمة
- 3. تقوى الله

إن من سيستخلف على الأرض لا بد له من منهج ليسير عليه، هذا المنهج هو الجزء الثاني من سورة البقرة.

#### تغير القبلة: إختيار للطاعة وأمر بالتميز

يبدأ الجزء الثاني بالتعقيب على الحادثة التي أمر الله بحا المسلمين بتغيير القبلة من المسجد الأقصى إلى الكعبة المشرّفة، وتشكيك اليهود في المدينة بحذا

الأمر: [سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَاء مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّاهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا...] (142).

وهنا سؤال يطرح: ما علاقة هذا الربع بما قبله؟ لقد تناول الجزء الأول ثلاث قصص لآدم عليه السلام، وبني إسرائيل، وإبراهيم عليه السلام. إن العامل المشترك هو أن كل هذه القصص إختبار للطاعة... فجرى إختبار آدم عليه السلام بالأكل من الشجرة، وبني إسرائيل في ذبح البقرة وخضع إبراهيم عليه السلام لاختبارات كثيرة في طاعة الله عز وجل فأتمها [وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبْراهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ]

فبعد أن أخبرنا عن أحوال الأمم السابقة وأراد رسم المنهج لهذه الأمة، كانت أول مقومات المنهج هي الأمر بالطاعة. فالله تعالى لم يقص علينا القصص إلا لحكمة، وهي ترسيخ مفهوم الطاعة عند الأمة المسؤولة عن الأرض، فجاءت حادثة تغيير القبلة كإمتحان عملي.

ولذلك كانت الآية 143 واضحة جداً في بيان هذا المعنى [وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلتَّبِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ] (143).

وقد يظن البعض أن المسألة كانت سهلة لكن الواقع غير ذلك، فالعرب كانت تقدّس الكعبة من عهد سيدنا إبراهيم، فجعل الله قبلة المسلمين لبيت المقدس، ثم جاء الأمر بالإتجاه للكعبة مرة ثانية، طاعة لله.

لاحظ معى علاقة الأرباع السابقة من الجزء الأول بمذا الربع:

- الربع السابع مهد لفكرة النسخ (وهو تغيير الأحكام) في بدايته [مَا نَنسَخْ مِنْ عايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرِ مّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا] (106).
- ثم يأتي الربع الثامن ليتحدث عن بناء الكعبة [وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرهِيمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ] (127).
- وكانت آخر حلقات السلسلة بيان أن نسخ الحكم سيكون بتغيير إتجاه القبلة،

فانظر إلى جمال ترابط الآيات ببعضها!

#### تمييز الأمة حتى في مصطلحاتها

ولكن الربع هذا ينبّه إلى هدف آخر غير إختبار الطاعة. فكما سبق في الجزء الأول التنبيه إلى أهمية التميز عن الأمم الأخرى في المصطلحات: [يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَقُولُواْ رُعِنَا وَقُولُواْ ٱنظُرْنَا] (104) ففي هذه الآية أيضاً أمر بالتميز عن الآخرين في إتجاه القبلة..

فاليهود كانوا يصلون باتجاه بيت المقدس، فأمر المسلمون بمخالفتهم والتوجّه للكعبة. وكأن الرسالة هنا: كيف تستخلف أمة على هذه الأرض وهي ليست متميّزة عن غيرها؟ كيف يكون التابع والمقلّد مسؤولاً عن الأرض؟... فكان لا بد قبل الاتيان بأي أمر أو نهي في المنهج أن يأتي الأمر بالتميز عن طريق تغيير اتجاه القبلة! ليتميّز المسلمون فلا يشعروا بالتقليد والتبعية للأمم الأخرى.

#### وسطية التميز

أما الربع الثاني من هذا الجزء فيبدأ بالآية 128 والتي يقول الله تعالى فيها [إنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ الله فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوُفَ بِهِمَا] (158) بعض الناس يفهم هذه الآية أن لابأس بالطواف وأن الطواف إختياري. لكن لكي نفهم معنى الآية لا بد من معرفة سبب نزولها، فالواقع أن الصحابة عندما سمعوا خطاب القرآن يأمرهم بالتمييز (سواء بتغيير المصطلحات أو بتغيير إتجاه القبلة)، ووجدوا أن المشركين يطوفون بين الصفا والمروة (ويضعون صنمين على جبلي الصفا والمروة (آساف ونائلة) وكانوا يسعون بينهما)، عندها شعر الصحابة بحرج من السعي بين الصفا والمروة وأنه ينافي التميز الذي أمروا به، فحاءت الآية لتخبرهم أن ليس كل ما يفعله الكفار خطأ، فإن أصل السعي بين الصفا والمروة أمر رباني واتباع لسيدنا إبراهيم. وبحذا تضح الرسالة: لا بد من التوازن في التميز لأن هذه الأمة أمة وسط فليس كل ما يفعله الكفار مرفوض...

ولذلك تأتي في هذا الربع آية هامة في رسم المنهج: [وَكَذٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى ٱلنَّاسِ] (143).

أنت منتمي إلى أمة متميزة: تخيل أنك أنت ستشهد على البشرية التي تعاصرها، وأنت ستقول يوم القيامة أين الحق وأين الضلال، فتأمل حجم المسؤولية الملقاة على عاتقك يوم القيامة، وتابع معي قراءة سورة البقرة حتى تتبيّن معالم مسؤوليتك وشهادتك على الأمم.

#### الإسلام والإصلاح الشامل

في الربع الثالث تبدأ سلسلة من الأوامر الشاملة لكل نواحي الإصلاح في المحتمع.

فيبدأ بقول لله تعالى: [لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱلله وَٱلْيَوْمِ ٱلأَخِرِ وَٱلْمَلَئِكَةِ وَٱلْكِتَابِ وَٱلنَّبِيّينَ وَءَاتَى ٱلْمَكَنِّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱلله وَٱلْيَوْمِ ٱلأَخِرِ وَٱلْمَلَئِكَةِ وَٱلْكِتَابِ وَٱلْمَسَكِينَ ٱلْمَكَلِينَ وَفِي ٱلْقُرْبَكِينَ وَالْيَتَكُمِينَ وَالْمَسَكِينَ وَالْمَسَكِينَ وَالْمَسَلِوةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلسَّائِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهَدُواْ وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاء وٱلضَّرَّاء وَحِينَ ٱلْبَأْسِ...]
وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهَدُواْ وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاء وٱلضَّرَّاء وَحِينَ ٱلْبَأْسِ...]

يقول العلماء أن هذه الآية شاملة للإسلام، فقد شملت العقائد (الإيمان بالله والملائكة والكتاب) والعبادات (إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة) والمعاملات (الوفاء بالعهد) والأخلاق.

لاحظ معي التدرج الرائع الذي جاءت به هذه السورة:

- 1. تغيير القبلة (لتحقيق التميز) [فَوَلّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ] (144).
- 2. التوازن في التميز [لا جناح عليكم أن تطوفوا بين الصفا والمروة] (158).
- 3. الاتجاه ليس كل شيء: [لَّيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ
   وَٱلْمَغْرِبِ] (177).

فبعد ان رسخ الله تعالى لدى الصحابة الطاعة والتميز في الربع الأول، بين لهم أن المسألة ليست مسألة إتجاه وإنما هي قضية إصلاح شاملة. فحين جاء الأمر بالتوجه للكعبة كان ذلك فقط لاختبار الطاعة والتميز، بينما الأصل هو عمل البر بكل أشكاله التي وردت في الآية 177.

#### مفردات الإصلاح الشامل

ومن أول الربع الثالث في الجزء الثاني تبدأ الأوامر والنواهي للأمة لترسم شمول المنهج:

تشريع جنائي: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى] (178). وبعدها يأتي قوله تعالى [وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَىٰوةٌ يأُولِي ٱلالْبَـٰبِ] (179).

مواريث: [كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلاْقْرَبِينَ] (180)

وبعد هذا

تشريع تعبدي: [يأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ]..

# التقوى مصباح الطريق

والملاحظ أن كل الأحكام الواردة هنا قد ركزت بشكل أساسي على تقوى الله تعالى، قتحد في آية القصاص: [وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوٰةٌ يأُولِي ٱلالْبَابِ الله تعالى، قتحد في آية القصاص: [وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوٰةٌ يأُولِي ٱلالْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ] (179) وفي آيات المواريث [إن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْولِدَيْنِ وَٱلاْقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ] (180) وفي آيات الصيام [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ وَالْأَقْرَبِينَ بِٱلْمُعْرُوفِ حَقّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ] (180) وفي آيات الصيام [يأيُّها ٱلَّذِينَ عِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ] ءامَنُواْ كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ] (183) وفي ختام عرض الأحكام: [كَذْلِكَ يُبَيّنُ ٱلله آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ]

فهذا المنهج لا بد له من أناس طائعين، متميزين عن غيرهم، ومتّقين يريدون إرضاء الله تعالى، فهذه المحاور الثلاثة هي سياج يحمي المنهج، ذكرت بطريقة مترابطة ومدهشة لا تشبه طريقة البشر في الشرح والعرض.

وكلما تقدمت أخي المسلم في قراءة السورة تتفتح عيناك على بقية أجزاء المنهج، فتتضح أمامك شموليته.

فالقرآن بدأ بالتشريع الجنائي ثم التشريع التعبدي. وقد يتساءل البعض عن العلاقة بينها. وهنا ينبغي التنبيه إلى أنك حين تجد موضوعات متتابعة ولكن متفرقة فهي إشارة إلى أن الدين يشملها كلها. فلم يأت تشريع العبادات منفصلاً عن غيره من الأحكام للتأكيد على شمول المنهج وتناوله لكل مظاهر الحياة.

#### دروع الإسلام الحصينة

نصل إلى القسم الرابع الذي يتحدث عن تشريع القتال وأحكام الجهاد [وَقَتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱلله ٱلَّذِينَ يُقَتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ ٱلله لاَ يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ & وَٱقْتُلُوهُمْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ..] (190-191).

فهنا تأكيد أنه لا بد من القتال للحفاظ على المنهج، ولا بد من إنفاق المال على الجهاد [وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱلله وَلاَ تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلتَّهْلُكَةِ] (195) فهذا المنهج يستلزم قتالاً يحميه من أعدائه الواقفين في طريقه، وليس للإرهاب وسفك الدماء. وسنلاحظ في القرآن قاعدة عامة: كلما يذكر القرآن القتال يذكر معه ضوابطه، فهنا مثلاً حددت الآية قتال المعتدين [وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱلله ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ] (190) كما وبيّنت الأحلاق الحربية في القتال بعدم الاعتداء (ولا تعتدوا).

### الحج: محطة وقود

وتنتقل الآيات للحديث عن أحكام الحج، فما الذي دعا للكلام على الحج بعد القتال؟ إن الحج هو أول تدريب على القتال، والله تعالى يتيح للأمة من خلال

الحج فرصة تدريبية (من إعداد نفسي وبدني وروحي) للتدريب على الجهاد وتغيير العادات.. تأمل كيف أن آيات السورة وحدة متماسكة رغم تنوع موضوعاتها.

وهنا نتذكر دعوة سيدنا إبراهيم عليه السلام في آخر الجزء الأول من السورة [... وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا...] فكان التفصيل في أحكام الحج في الآيات (196–200) استجابة لدعوة سيدنا إبراهيم في الآية (128).

### أركان الإسلام

ويلاحظ أمر هام، وهو أن أركان الإسلام الخمسة لم تأت مفصلة ومجتمعة في سورة من القرآن كما في سورة البقرة.. فأحكام الصيام لم ترد إلا في سورة البقرة وأحكام الحج لم تفصل إلا في سورة البقرة وكذلك أحكام الإنفاق وأن الإسلام منهج زكوي تنموي لا ربوي. وأما الشهادتان فأول آيات سورة البقرة تشير إلى منهج زكوي تنموي لا ربوي. وأما الشهادتان فأول آيات سورة البقرة البقرة التي ألن يُؤْمِنُونَ بِٱلْعَيْبِ...] (3). نصل إلى عماد الدين: الصلاة، التي تكررت الإشارات اليها من أول [وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلُوةَ وَآتُواْ ٱلزَّكُوة] (43) إلى قوله تعالى [حَفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلُوتِ وٱلصَّلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ] (238) وهنا الآية الوحيدة التي خصصت إحدى الصلوات الخمسة لأهميتها وهي صلاة العصر.

# آدخلوا في السلم كافة

وبعد أن عرضت الآيات أحكاماً مختلفة نصل إلى آية محورية هامة [يَايُّهَا الَّذِينَ ءامَنُواْ ٱدْخُلُواْ فِي ٱلسّلْمِ كَافَّةً] (208) ومعنى السلم هنا الإسلام. أي أن المعنى: يا أيها الذين أمنوا أدخلوا في الإسلام الكامل الشامل، الإسلام الذي يمثّل هذا المنهج بجميع جوانبه. وسبب ورود الآية في هذا المواضيع أن الآيات السابقة بيّنت معالم المنهج من تعبّد وتشريع جنائي وتركات وقتال وأحكام الحج والإنفاق. فتأتي هذه الآية لتأمر بأخذ الإسلام بأحكامه كلها والتحذير من أخذ جزء وترك جزء آخر كما فعل اليهود [أَفَتُؤُمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ] (36).. فهذا تنبيه لأمة محمد ρ على الدخول في الإسلام كافة وإتباعه كافة فلا ينبغي أن

نأحذ أجزاء ونترك أجزاء، كالتي تصلي وتترك الحجاب أو تقوم الليل وتؤذي جارتها.

#### اكتمال المنهج: أحكام الأسرة

ويستمر المنهج في تبيان أحكام الأسرة والزواج والطلاق والرضاعة والخطبة، على مدى ربعين كاملين، وقد يتساءل البعض عن سبب تأخر أحكام الأسرة وعدم ورودها في الأول.. والجواب أنه لا بد من البدء بطاعة الله والتقوى والصيام والحج للإعداد، لأن تنظيم الأسرة من الأمور الصعبة.. فملايين القوانين تعجز عن إصلاح نفوس تريد الإنحراف. لذلك أغلب آيات هذين الربعين حتمت بتقوى الله أو التذكير بعلمه ومراقبته: [وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْء عَلِيمً] (231)

[وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱلله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرً] (233)

[وَٱلله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ] (234)

[وَأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ] (237)

[وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ] (241)

وتغليف أحكام الأسرة بالتقوى، يعلمنا أن النظام الأخلاقي والنظام العملي في الإسلام مرتبطان دائماً.

# من سيكمل إلى النهاية؟

وتذكر الآيات (246 - 252) قصة قتال طالوت وجالوت، قصة فئة من بني إسرائيل نجحت في المهمة وفئة أخرى فشلت لأسباب عديدة (رفض أمر الله والتولي بعد أن كتب عليهم القتال - عدم طاعة النبي - الفشل في امتحان الشرب من النهر - قياس النصر والهزيمة بالمقاييس المادية). هذه القصة اشتملت على قتال وحرب وأناس خافت من لقاء العدو وأخرى قاتلت، للتأكيد على لزوم القتال لحماية المنهج، وأن الجبناء والخائفين لا يصلحون لحمله وبالتالي لا يصلحون للمسؤولية على الأرض.

#### آية الكرسى: قدرة وعظمة الله

وتصل الآيات إلى أعظم آية في القرآن: آية الكرسي (255) وهي أروع كلام عن الله وصفاته عرفته البشرية في تاريخها.

[ٱلله لاَ إِلَـٰهَ إِلاَّ هُـوَ ٱلْحَـىُ ٱلْقَيُّـومُ لاَ تَأْخُـدُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَـوْمٌ لَّـهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلاْرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْء مّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيّهُ ٱلْعَلِيمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ] (255)

واللطيف أن بعد هذه الآية مباشرة يأتي قوله تعالى في الآية (256) [لا إِكْرَاهَ فِي ٱلدّينِ...] وسبب هذا أن الحجة قد أقيمت على البشر بآية الكرسي فمن آثر الكفر بعدها فلا تكرهوه على الإيمان [قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشْدُ مِنَ ٱلْغُيّ].

وسبب ورود آية الكرسي في وسط الكلام عن المنهج هو أننا أثناء تطبيق هذا المنهج نحتاج إلى ما يثبتنا ويشعرنا بأن هذا المنهج من الله تعالى، وأن الله ولي من يطبق هذا المنهج [ٱلله وَلِيُ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ].

# دلائل وبراهين

ويأتي بعد آية الكرسي ثلاث قصص تعرض نماذج حياتية لتؤكد آية الكرسي قصة سيدنا إبراهيم عليه السلام مع النمرود [إِذْ قَالَ إِبْرْهِيمُ رَبِّيَ ٱلَّذِى يُحْي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرْهِيمُ فَإِنَّ ٱلله يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَيُمِيتُ قَالَ إِبْرْهِيمُ فَإِنَّ ٱلله يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَنُهِتَ ٱلَّذِي كَفَرَ] (258).

وقصة عزير [أَوْ كَٱلَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِىَ خَاوِيَةً... ثُمَّ بَعَثَهُ...] (259). وقصة سيدنا إبراهيم وهو يقول [رَبّ أَرنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْتَىٰ...] (260).

فأمره الله تعالى أن يأخذ عدداً من الطيور ويقطّعها ثم يطرقها على رؤوس الجبال ثم يدعوها، فإذا بالريش والدم يعود كما كانوا قبل تقطيعهم، [وَاعْلَمْ أَنَّ ٱلله عَزِيزٌ حَكِيمٌ] (260).

فهذه للقصص تؤكد قدرة الله على الإحياء والإماته [ٱلله لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ٱلْحَيُّ الْقَيُّومُ] (255) جاءت بعد كل آيات المنهج لتقوية إيمان المسلم ويقينه بالله فتكون عوناً له على تحمل تبعات المنهج الثقيل.

#### النظام المالى والاقتصادي

وتظهر الآيات آخر ملامح المنهج وهو النظام المالي والاقتصادي في الإسلام، والذي عنوانه: الإسلام منهج تنموي وليس منهج ربوي، وتأتي الآيات لتحذر من الربا: [يَمْحَقُ ٱلله ٱلْرَبَوا وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَتِ وَٱلله لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ] (276).

[يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱلله وَذَرُواْ مَا بَقِىَ مِنَ ٱلرّبَواْ إِن كُنتُمْ مُّؤْمِنِينَ & فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأْذَنُواْ بِحَرْبٍ مّنَ ٱلله وَرَسُولِهِ وَإِن تُبتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوٰلِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ] (278 - 279).

حتى تأتي آية المداينة (وهي أطول آية في القرأن) لتوضح معالم المنهج فأكثر في قضايا الديون وإثباتها حاءت لتفيد التثبت في المعاملات [إذا تَدَايَتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ قضايا الديون وإثباتها حاءت لتفيد التثبت في المعاملات [وأذ قال مُسمَمًّى فَٱكْتُبُوهُ] (282) بعد ذكر قصة إبراهيم في التثبت في العقيدة [وَإِذْ قَالَ إِبْراهِيم رَبّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ قَالَ أَولَمْ تُؤمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن ليَطْمَئِنَّ وَلِهِيم رَبّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ قَالَ أَولَمْ تُؤمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن ليَطْمَئِنَّ وَلَيْ إِبْراهِيم وَلَكِن ليَطْمَئِنَّ وَلَيْ عَالَه وَلَكِن ليَطْمَئِنَ وَلَا اللّهِ عَلَى اللّه اللّه الله عَلَى اللّه الله الله الله عنه الله الله عاءت بين آيات الإنفاق والتنمية لتوضح أن الإسلام لا يحرم شيئاً إلا ويأتي بالبديل الأصلح.

# سورة البقرة: إشارة الإمارة

بعد أن استعرضنا سورة البقرة وشموليتها لأحكام الإسلام نفهم لماذا كان النبي يولي على القوم من يحفظ سورة البقرة لأنه بذلك قد جمع معالم المنهج. هذا المنهج الشامل الذي هو الصراط المستقيم في سورة الفاتحة، نجده عقيدة في آية الكرسي وعبادة في أحكام الصيام والحج ومعاملات في الإنفاق وتوثيق الديون وتحريم الربا وأحكام القتال، يغلفها جميعها محاور ثلاثة الطاعة، التميز بالوسطية، التقوى.

#### الختام: سمعنا وأطعنا

تختم سورة البقرة بآيتين هما كنزُ من تحت العرش يمدح الله بهما المؤمنين: [وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا خُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ] (285).

فبنو إسرائيل قالوا [سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا] (93) أما أمة الإسلام فليكن شعارنا [سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا] لنبقى مسؤولين عن الأرض. ويأتي بعدها الدعاء [لا يُكلّفُ ٱلله نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَٱعْفُ عَنَّا وَٱعْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا أَنتَ مَوْلَنَا فَٱنْصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَلْفِرِينَ] (286).

قد يخطئ الإنسان في حياته أثناء قيامه بهذا المنهج وقد يضعف فالصراط المستقيم هو هداية من الله، لذلك يحتاج المسلم إلى العون الرباني بأن يدعو بالعفو والغفران والرحمة. فإذا قام المسلم بقتال من أراد محاربة المنهج وأهله فهو يسأل الله النصر على القوم الكافرين، ولقد إستجاب الله تعالى لهذه الدعوات بقوله (قد فعلت).

# سورة آل عمران

سورة آل عمران (مدنية) نزلت بعد الأنفال وعدد آياتها 200 آية وهي بعد سورة البقرة في ترتيب المصحف.

#### علاقتها مع سورة البقرة

سورة آل عمران هي شقيقة سورة البقرة بنص أحاديث النبي  $\rho$  وتسميان (بالزهراوين). وهناك تشابه كبير بينهما، فكلتهما بدأتا بـ [ألم]، واختتمتا بدعاء، ومن لطائف القرآن أن أول  $\rho$  سور من القرآن قد اختتمت بدعاء:

الفاتحة [أهدِنَا ٱلصّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ...] (4).

البقرة [رَبَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا] (255).

وآل عمران [...رَبَّنَا فَٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَّرْ عَنَّا سَيِّئَتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلأَبْرَادِ] (193).

وهذه إشارة إلى أهمية الدعاء عند المسلم ليلجأ إليه دائماً.

#### من وحي الحروف (ألم)

ولعل أهم أوجه التشابه هو ابتداء السورتين بالأحرف المقطعة [ألم]، وهي إشارة إلى أن كل آية من آيات السورتين تحتوي على هذه الأحرف الثلاثة. وهناك سور كثيرة في القرآن ابتدأت بأحرف مقطعة (مثل ألم أو حم)، فكأنها مفتاح للدخول إلى معاني السور. وهناك ملحوظة أخرى أن كل السور التي تبدأ بنفس الأحرف ترتبط في أهدافها ومعانيها.

وقد يتساءل البعض عن المراد من ابتداء بعض السور بهذه الأحرف والواقع

أن هناك آراء كثيرة للعلماء في تفسيرها.

ولتبسيط الموضوع وتقريبه إلى الأذهان نقول: هذه الأحرف قد جاءت في أوائل السور لتحدّي الكفار، وكأنه سبحانه يقول للكفار: أليست هذه الحروف هي حروف لغتكم؟ أليست هي المادة الأولية التي تستخدمونما؟ فهل تستطيعون أن تأتوا منها بمثل هذا القرآن؟ فالمادة والذرة قد يصنع منهما الإنسان الكمبيوتر والسيارة، ولكنه لا يقدر أن ينفخ فيهما الروح. وكذلك هذه الحروف قد يصنع الناس منها شعراً ونثراً لكن هل يقدرون على أن يأتوا بقرآن فيه روح؟

اسمع قـول الله تعـالى: [وَكَـذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مّنْ أَمْرِنَا] (الشورى، 52).

ولذلك فإن أغلب السور التي تبدأ بالحروف المقطعة يأتي بعدها تمجيد للكتاب (أو القرآن أو الوحى أو الذكر.

#### الثبات على المبدأ

إن الهدف الذي تدور حوله السورة وثيق الصلة بهدف سورة البقرة التي كانت تخبر المسلمين بأنهم مسؤولون عن الأرض، والتي عرضت منهج الاستخلاف. فسورة آل عمران تؤكد الثبات على هذا المنهج، والكثير من الأشخاص – بعد أن يقرأوا المنهج ويتحملوا المسؤولية – يزيغون ويسقطون، ويبتعدون عن المنهج القويم، كالذي يتعبد في شهر رمضان ثم يغلق أبواب الطاعة والعبادة بعده. فالسورة تخاطب المتدينين منذ أكثر من 20 سنة وتثبتهم على الدين، كما تخاطب الشباب الذين تدينوا بالأمس وتقول لهم أثبتوا على دينكم ومنهجكم لتحقيق استخلاف المسلم في الأرض.

# كيف نثبت على الحق؟

للإجابة على هذا السؤال يجب أن نعرف كيف يزيغ الناس، فالناس يضللون إما بالأفكار التي تشوش عقائدهم، أو يتيهون وسط مشاغل الحياة فتضعف

عزائمهم. وبالتالي فأسباب الهلاك فكرية (داخلية) أو عملية (خارجية)، والسورة تحث المؤمن على الثبات في الجالين وتحذره مما قد يكون سبباً في زلته.

لذلك تقسم السورة إلى قسمين:

.1 القسم الأول: الآيات (1 - 120)

الثبات على الحق فكرياً أمام المؤثرات الخارجية، من خلال الحديث عن أهل الكتاب والحوار معهم، وهو أول حوار بين العقائد في القرآن.

2. القسم الثاني: الآيات (120 - 200)

تتحدث عن الثبات على الحق عملياً أمام المؤثرات الداخلية من خلال الحديث عن غزوة أحد، كنموذج للأخطاء التي قد تقع وكيفية تفاديها.

وقد بَدَأْتُ بالخارج حتى تجهّز للمسلم البيئة المحيطة، وبعد ذلك بدأت بالتكلم على الداخل. والواقع أن السورة تناولت هذين المحورين من خلال التعليق على حادثتين حصلتا على عهد النبي  $\rho$ :

- الحادثة الأولى: لقاء وفد نصارى نحران مع النبي، حين استضافهم في المسجد النبوي وحاورهم لمدة ثلاثة أيام.
- الحادثة الثانية: غزوة أحد والهزيمة أمام المشركين، فتأتي 80 آية للتعقيب عليها، لأن أكثر المؤمنين لم يثبتوا في الغزوة ولم يطيعوا أوامر نبيهم  $\rho$  (وخاصة الرماة).

صحيح أن هذه الآيات تعلق على حوادث مضى عليها أكثر من 1400 سنة، لكنها تخاطب المسلمين في كل العصور لتعلمهم كيف يثبتوا خارجياً وداخلياً، فكرياً وعملياً.

#### من البداية للنهاية

بدأت السورة بما يساعد المسلم على الثبات، وحتمت أيضاً بما يثبته على الحق.

اقرأ في بداية السورة: [الم & ٱلله لا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ & نَزَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بٱلْحَقّ مُصَدّقاً لَّمَا بَيْنَ يَدَيه] (1-3).

فإلهك إله واحد وهو المعين على الثبات، والكتاب حقّ، وهو طريقك إلى الثبات على هذا الدين.

والآية الأخيرة تقول للمؤمنين [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱلله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] (200).

اصبروا أي اصبر نفسك، أما صابروا فمعناها أن تساعد غيرك على الصبر، وأما رابطوا فمعناها أن يبقى المسلم مستعداً لمواجهة أي خطر يأتي من الخارج. والرباط يكون على الثغور لدفع وصد العدو الخارجي سواء كان هذا العدو جيشاً أو فكرة وشبهة.

وذكر القرآن كعامل من عوامل الثبات قد تكرر كثيراً في السورة.

فتأتي الآية (7) لتوضح [هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ آيْتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ وَأُخِرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاء ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ ٱلله وَٱلرسِخُونَ فِي ٱلْعِلْم يَقُولُونَ ءامَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُّرُ إِلاَّ أُولُواْ ٱلالْبَابِ].

فالفهم الصحيح للقرآن من أهم عوامل الثبات الفكري والكثير من الناس قد يزيغون ويقعون في الباطل عن طريق اتباع المتشابه من القرآن. فالسورة تحذرنا من هذا الضلال وتحتنا على أن نكون من الراسخين في العلم، وان ندعو بدعاء الثبات: [رَبَّنَا لاَ تُزغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ] (8).

### آيات تدعو إلى الثبات

وهذه الآيات كثيرة جداً في السورة. فمرة يكون ذلك عبر التذكير بأشخاص ثبتوا عند لقاء العدو.

(في معرض الحديث عن غزوة بدر) [قَدْ كَانَ لَكُمْ ءايَةٌ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَا فِئَةٌ

تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مَثْلَيْهِمْ رَأْىَ ٱلْعَيْنِ وَٱلله يُؤَيّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاء إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِإوْلِي ٱلاَّبْصَار] (13).

ومرة تذكّرنا السورة بالحواريين حين ثبتوا على نصرة دين الله تعالى وعدم الكفر به.

[فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِى إِلَى ٱلله قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ ٱلله ءامَنَّا بِٱلله وَٱشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ] (52).

وبمناسبة الحديث عن الأمم السابقة، يذكّرنا الله تعالى بعهد الأنبياء وثباتهم على نصرة الإسلام.

[وَإِذْ أَخَــذَ ٱلله مِيثَــٰقَ ٱلنَّبِيّــيْنَ لَمَـا ءاتَيْــتُكُم مّــن كِتَــٰبٍ وَحِكْمَــةٍ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُّصَدّقٌ لَمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ...] (81).

وفي سورة آل عمران تجد آيات تحتّك على التقوى والثبات على الدين حتى المات.

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱلله حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ] (102) الآية تقول لك: إياك أن تموت إلا وأنت مسلم.

ولكن كيف ونحن لا نعرف متى نموت؟ الجواب: اتق الله واثبت على طاعته تموت على الإسلام وتضمن حسن الخاتمة إن شاء الله.

وتأتي الآية التي بعدها مباشرة [وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱلله جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ] (103).

فإذا أردت الثبات على الحق فاعتصم بالقرآن والزم المتدينين والصحبة الصالحة وإياك والاختلاف.

[وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْبَيّنَاتُ...] (105).

وتتوالى الآيات في السورة لتحث على الثبات في مواطن مختلفة. فتأمل معى

قول الله تعالى في الثبات عند لقاء العدو:

[وَكَأَيّن مّن نَبِيّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبّيُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱلله وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ وَٱلله يُحِبُّ ٱلصَّلِرِينَ ] (146).

وتأمّل قول الله تعالى: [ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱلله وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ & فَٱنْقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱلله وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوء وَٱتَّبَعُواْ رِضْوْنَ ٱلله وَٱلله ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ] مَنَ ٱلله وَقَصْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوء وَٱتَّبَعُواْ رِضْوْنَ ٱلله وَٱلله ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ] (173-174).

آيات كثيرة تدعو المسلمين للثبات وعدم الضعف والتخاذل تحت أي ظرف. ولأن الثبات أمر خطير ومصيري، فالسورة تحذر من عوامل تزلزل إيمان المؤمن وتقلّل من مقدرته على الثبات.

### عقبات الثبات: (الشهوات والمعاصي)

في أوائل السورة نقرأ الآية [زُيّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوٰتِ مِنَ ٱلنَّسَاء وَٱلْبَنِينَ وَٱلْفَنَاطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَّةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلانْعَلَمِ وَٱلْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ ٱلْمُقَنطَرَةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلله عِندَهُ حُسْنُ ٱلْمَأْبِ] (14).

فالتعلق بمتاع الدنيا الزائل وشهوتها الفانية عامل خطير ضد ثبات الأمة.

ويقول تعالى: [إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَنُ بِبَعْض مَا كَسَبُواْ ] (155).

فهذه الآية تقول بأن الذين تولوا من الصحابة يوم غزوة أحدكان عندهم ذنوب في الماضي، فاستزلّم بها الشيطان فلم يثبتوا.

ونرى آية أحرى في نفس المعنى:

[أَوَ لَمَّا أَصَلَبَتْكُمْ مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مَّثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّىٰ هَلْذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنْفُسِكُمْ] (165).

الحل: (التوبة)

لذلك تتكرّر الآيات التي تدعو إلى التوبة والمسارعة فيها.

فيقول تعالى: [ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا ءَامَنَّا فَٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ] (16).

[إِلاَّ ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذٰلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱلله خَفُورٌ رَّحِيمً] (89).

وتأتي الآية [وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مّن رَّبَكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَا وُٱلاْرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ [ (133).

فلتكن هذه الآية شعاراً للشباب الذين يقعون في المعاصي، المسارعة بالاستغفار والتوبة لنثبت على الحق ونضمن جنة عرضها السماوات والأرض.

مما سبق تبيّن لنا أن الثبات على الحق أمر مهم وخطير وأن العقبات دونه كثيرة مما يوصلنا إلى السؤال المهم: ما هي العوامل التي تساعدنا على الثبات على الحق؟ خمسة عوامل: أتت بما السورة وركّزت عليها:

1. اللجوء إلى الله: فالثبات من الله تعالى وهو القادر على تثبيتنا على منهجه. لذلك فالسورة تحتّ على الدعاء كثيراً من أولها:

[رَبَّنَا لاَ تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ] (8).

[رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لاَّ رَيْبَ فِيهِ إِنَّ ٱلله لاَ يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ] (9).

[قُلِ ٱللهمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاء وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاء وَتُغِزُّ مَن تَشَاء وَتُذِلُّ مَن تَشَاء بِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ] (26).

إلى أن يصوِّر لنا القرآن نماذج مضيئة وكيف كانت تلجأ إلى الله.

فهذه زوجة عمران تدعو الله قائلة: [رَبّ إِنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا] (35).

وزكريا [هُنَالِكَ دَعَا زُكَرِيَّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِيَّةً طَيْبَةً] (38).

وتمضى الآيات في السورة لتحتّ على الدعاء وترغب فيه، فهذا دعاء الأمم السابقة في الثبات عند لقاء العدو [وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ ربَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ .(147)

وهذا دعاء أولى الألباب [رَّبَّنَا إنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ ءامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَئَامَنَّا رَبَّنَا فَٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَّرْ عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلأبْرَار & رَبَّنَا وَءاتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلاَ تُخْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إِنَّكَ لاَ تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ & فَٱسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِل مَّنْكُمْ مِّن ذَكُر أَوْ أُنشَىٰ بَعْضُكُم مّن بَعْض فَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لاكَفّرن عَنْهُمْ سَيّئاتِهِمْ وَلاَ دْخِلَنَّهُمْ جَنَّتٍ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلأنْهَارُ ثَوَاباً مّن عِندِ ٱلله وَٱلله عِندَهُ حُسْنُ ٱلثَّوَابِ] (193 - 195).

2. العبادة: وتقرأ في ذلك قوله تعالى: [كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَّكَريًّا] (37) فكانت السيدة مريم عاكفة على المحراب، فتعلم منها سيدنا زكريا لذلك عندما نادته الملائكة لتبشره بيحي: [فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَئِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ] .(39)

وهكذا نرى أن أجواء العبادة في السورة كثيرة ونصل إلى صفات أولى الألباب في آحر السور لنقرأ قوله تعالى: [ٱلَّذِينَ يَلْأُكُرُونَ ٱلله قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ...] (191).

3. الدعوة إلى الله: توجد منطقة في مخ الإنسان هي منطقة القناعات، وهناك منطقة أبعد وأقوى هي منطقة الهوية والإنتماء، ولكي ننقل فكرة في المخ من منطقة القناعات إلى منطقة الهوية والإنتماء لا بد أن نتحدّث عنها. فقد يكون المرء مقتنعاً بالإسلام، لكن الإسلام لم يصبح هوية له. فإذا أراد الإنسان أن يكمل انتمائه إلى دينه فينبغى أن يكثر الحديث عنه، فيقوى انتماءه للفكرة ويثبت عليها. فالدعوة إلى الله من أهم عوامل الثبات لأن الداعي حين يأخذ بيد الناس

فإنه سيكون أول من يثبت على ما يدعو الناس إليه. لذا فإن السورة تحتوي على الكثير من الآيات التي تحتّ المؤمن على الدعوة إلى الله:

[وَلْتَكُن مّنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكر وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ] (104).

[كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ وَأَكْتَرُهُمُ وَتُؤْمِنُونَ وَأَكْتَرُهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْتَرُهُمُ ٱلْفُطْسِقُونَ] (110).

4. **وضوح الهدف**: ومن عوامل الثبات أن يكون لك هدف واضح في حياتك.

يقول تعالى: [ٱلَّذِينَ يَـذْكُرُونَ ٱلله قِيَـاماً... رَبَّنَـا مَـا خَلَقْـتَ هَـذا بَـلطِلاً سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّار] (191).

فلا بد أن نفهم أن هذا الكون قد أنشئ لهدف ولم ينشأ عبثاً، والهدف هو عبادة الله ومعرفته وأن نكون مسؤولين عن الأرض (كما وضحت سورة البقرة).

5. الأخوة: [وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱلله جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ] (103).

فالأخوة في الله تؤمن للمسلم الصحبة الصالحة وهي من أهم نعم الله على الإنسان [فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً] (103).

لذلك تحذّرنا السورة من تضييع الأحوة والتفرق [وَلاَ تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَالْخَتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْبَيّنَاتُ] (105).

#### الثبات الفكري

سبق وذكرنا أن السورة تنقسم إلى قسمين:

والقسم الأول من الآية (1 – 120) يناقش عقيدة أهل الكتاب مناقشة راقية وعلمية ومؤدبة. إنحا لا تحدف إلى تسفيه أفكارهم بل تحدف إلى تثبيت المؤمنين فكرياً وتنقية أفكارهم من الشبهات.

لذلك إذا عدنا إلى جو هذه المناقشة، نحد أحداثها تدور في المسجد النبوي مع وفد نصارى نجران الذين مكثوا ثلاثة أيام في المدينة ليتحاوروا مع رسول الله P حواراً هو الأول من نوعه بين المسلمين والمسيحيين. ومن المهم هنا أن نوضح أن الحوار والتفاهم مع الآخر لا يعني أبداً التنازل عن جزء من العقيدة أو القيم والمبادئ، وهذا ما سنراه بوضوح من خلال الحوار الموجود في السورة وتقسيم القرآن الرائع والمنطقي لمراحله:

#### تقوية عقيدة المسلمين قبل النقاش

تبدأ السورة قبل النقاش بتقوية عقيدة المسلمين:

[شَهدَ ٱلله أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَٱلْمَلَئِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَائِماً بِٱلْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إلاَّ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ] (18).

[إنَّ الدّينَ عِندَ ٱلله ٱلإسْلَمُ] (19).

[أَفَغَيْرَ دِينِ ٱلله يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَا وْتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا] .(83)

[وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلإسْلَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ] (85).

[فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لله وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ] (20).

#### إيجاد نقاط اتفاق

لا بد من إيجاد أرضية مشتركة قبل البدء بأي حوار، وهو ما بيّنه القرآن في قوله تعالى: [قُلْ يأَهْلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاًّ ٱلله وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱلله فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ] (64).

وتذكر السورة الإيمان بأنبياء الله تعالى كلهم (بما في ذلك أنبياء أهل الكتاب) كنقطة أخرى من النقاط المشتركة معهم:

[قُلْ ءامَنَّا بِٱلله وَمَا أُنزلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزلَ عَلَىٰ إِبْرٰهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَلقَ

وَيَعْقُوبَ وَٱلْاسْبَاطِ وَمَا أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِهِمْ لاَ نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ] (84).

# الحجج والبراهين وسيلة القرآن للتثبيت

[إِنَّ مَشَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱلله كَمَثَلِ ءادَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ] (59).

[يأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ ٱلتَّورَاةُ وَٱلإِنْجِيلُ إِلاَّ مِن بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ] (65).

[هأَنتُمْ هَؤُلاء حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلمٌ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلمٌ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلمٌ ] (66).

[مَا كَانَ إِبْرْهِيمُ يَهُودِيّا وَلاَ نَصْرَانِيّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْركِينَ] (67).

آيات كثيرة في الإقناع العقلي والمنطقي:

[مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيهُ ٱلله ٱلْكِتَابَ وَٱلْحُكْمَ وَٱلنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَادًا لَى مِن دُونِ ٱلله وَلَكِن كُونُواْ رَبَّنِيّنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ٱلْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ] (79).

[وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَن تَتَّخِذُواْ ٱلْمَلَئِكَةَ وَٱلنَّبِيّيْنَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُم بِٱلْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ [80].

### تحذير أهل الكتاب من التكذيب

وبعد أن عرضت الآيات الأدلّة العقلية والمنطقية، تنتقل إلى جانب آخر من النقاش وهو التحذير والترهيب.

[يأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِأَيَّاتِ ٱلله وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ] (70).

[يأهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ] (71).

[فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمٍ لاَّ رَيْبَ فِيهِ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ [ (25).

ثم يشتد التحدى:

[فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَنِسَاءنَا وَنِسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَتُ ٱلله عَلَى ٱلْكَاذِبِينَ] (61).

تسمّى هذه الآية بآية المباهلة: أي أن يجتمع الفريقان المتناقشان ويبتهلون إلى الله بأن ينصر الفئة المحقة ويلعن الفئة الكاذبة، وطبعاً لم يقبل نصاري نحران هذا التحدي الشديد.

#### العدل والتوازن في النقاش

ولأن الإسلام دين راق جداً، هذا الحوار لا يختم إلا بذكر حسنات بعض أهل الكتاب ويحت المسلمين على العدل في النظرة إليهم: [لَيْسُواْ سَوَاء مّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ ءايَاتِ ٱلله ءانَاء ٱلَّيْل وَهُمْ يَسْجُدُونَ ] (113).

[وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنْطَارِ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارِ لاَّ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِمًا] (75).

فالقرآن يعلّمنا أن كونهم غير مسلمين لا يعني أن كل تصرفاتهم خطأ وكل معاملاتهم غش.

يا مسلمون تعلّموا من سورة آل عمران التوازن في التعامل مع غير المسلمين.

والقرآن يثني أيضاً على أنبياء أهل الكتاب: [إنَّ ٱلله ٱصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَءالَ إِبْرهِيمَ وَءالَ عِمْرِنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ] (33).

ويمتدح السيدة مريم باصطفائها على نساء العالمين: [وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَئِكَةُ يْمَرْيَمُ إِنَّ ٱلله ٱصْطَفَاكِ... عَلَىٰ نِسَاء ٱلْعَلَمِينَ] (42). إنه مبدأ رائع في التوازن والعدل، فلم تأت هذه الآية في مدح زوجة النبي ولا ابنته بل أتت في الثناء على السيدة مريم عليها السلام.

### لا للاتباع الأعمى

وبالمقابل يحذّرنا القرآن من الاتباع الأعمى لأهل الكتاب بعد أن بيّن لنا عقائدهم:

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِن تُطِيعُواْ فَرِيقاً مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَٰنِكُمْ كَفِرِينَ] (100).

[وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ تُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ ءايَّتُ ٱلله وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَصِم بِٱلله فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرْطٍ مّسْتَقِيمِ] (101).

[هَاأَنتُمْ أُوْلاء تُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِٱلْكِتَابِ كُلّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ عَضُّواْ عَلَيْكُمُ ٱلاْنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ] (119).

[وَلاَ تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْبَيّنَاتُ وَأُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ] (105).

والملاحظ أن محاور هذا النقاش تأتي ضمن آيات متشابكة متتالية: ثناء عليهم، ثم برهان، ثم نقطة اتفاق، ثم تقوية عقيدة (وهو ما يظهر بوضوح في بعض المقاطع مثل الآيات 79 - 83).

ولا ننسى في خضم هذا النقاش آل عمران هذه العائلة المباركة التي سمى الله تعالى السورة باسمها. من امرأة عمران ودعائها إلى السيدة مريم وتبتّلها، ثم زكريا لا ودعائه، إلى سيدنا عيسى ووالدته ثم رفعه إلى السماء. آيات رائعة في اصطفائهم وفضلهم على العالمين.

### ختام أقسام السورة بالثبات

ومن الإشارات الواضحة أن يختم القسم الأول بالثبات [**وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ** لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً [120).

كما حتم القسم الثاني بالثبات [ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱلله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] (200).

#### الثبات العملى بعد الثبات الفكرى

بعدما ثبت البناء الخارجي ضد الأفكار والشبهات ينتقل القرآن إلى تثبيت البناء الداخلي، ويعالج القرآن هذا الموضوع بالتعقيب على غزوة أُحد. فالمسلمون خرجوا من الغزوة منكسرين، خجلين من عصيان أمر النبي م ومن هروبهم وخذلانهم لرسول الله ٥. فكان أن عالجهم القرآن علاجاً راقياً من خلال:

1. التذكير بفضل الله عليهم: وأن النصر من عند الله، فذكّرهم بغزوة بدر: [إذْ هَمَّتْ طَّائِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلاً] رأى أن لا تثبتا على الحق [وَالله وَلِيُّهُمَا] (122) (هو الذي ثبتهما).

[وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱلله بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَّةً] (123).

ونرى في نفس السياق التأكيد على أن النصر من عند الله:

[بَلَى إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُمْ مّن فَوْرِهِمْ... مُسَوّمِينَ] (125).

لاحظ أن الصبر والتقوى قد تكرر ذكرهما في ختام أقسام السورة، كما ذكرا هنا أيضاً كسبب لنزول الملائكة ونصر المؤمنين.

2. الأمر بالتوبة والعودة إلى الله: هنا مظهر آخر من روعة القرآن في التربية والتثبيت، فقبل أن يذكر أخطائهم أو يؤنبهم، يدعوهم للعودة والإنابة إلى الله: [وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَاوٰتُ وَٱلأَرْضُ] (133). [وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱلله فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهمْ وَمَن

يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلاَّ ٱلله وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ] (135).

3. المواساة: رفع الروح المعنوية بين الصحابة، آيات رائعة تخاطب المسلمين في كل زمان ومكان لتثبيتهم رغم كل الآلام وكل المصائب: [وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الاعْلُونَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ] (139).

[إِن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مَّثْلُهُ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاس] (140).

فتمسح الآيات بحنان على آلام الصحابة، فالكفار قد تألموا مثلكم وفقدوا الأرواح مثلكم.

ثم تأتي الآية الرائعة في التثبيت: [أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللهُ ٱلَّذِينَ جَلَهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّلِرِينَ] (142).

فالجنة غالية، ولا بد لمن يطلبها أن يجاهد ويصبر لينالها.

4. لوم رقيق: بعد رفع الروح المعنوية يبدأ اللوم الرقيق.

[وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَلَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ] (143).

[وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفِإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَلِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱلله شَيْئاً وَسَيَجْزِى ٱلله ٱلشَّكِرِينَ] (144).

ويلومهم لوماً آحر: [إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَىٰ أَحَدٍ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أَخْرَاكُمْ] (153).

تخيل هذا المشهد: المسلمون يركضون ولا يستمعون لأحد والرسول ρ ثابت في أرض المعركة يناديهم ويذكّرهم بالآخرة. ثم ذكّرهم بأحوال السابقين وثباتهم: [وَكَأيّن مّن نبّي قَاتَلَ مَعَهُ رِبّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱلله

وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ وَٱلله يُحِبُّ ٱلصَّلِرِينَ] (146).

5. عودة للمواساة: [ثُمَّ أُنزَلَ عَلَيْكُمْ مّن بَعْدِ ٱلْغَمّ أَمَنَةً نُعَاساً يَعْشَىٰ طَائِفَةً مّنْكُمْ] (154).

ويحنن قلب النبي  $\rho$  عليهم [فَبِمَا رَحْمَةٍ مّن ٱلله لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لأَنْفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَٱعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِقَا فِي ٱلأَمْر] (159).

حتى بعد الهزيمة، تأمر الآيات النبي ho أن لا يترك الشورى.

استشعر روعة هذا الدين الذي يمزج اللوم مع الحنان والمواساة في أحلك الظروف وأصعبها.

- 6. أسباب الهزيمة وعدم الثبات: بعد كل هذا لا بد من تبيان أسباب الهزيمة والثبات حتى يستفيد المسلمون في كل زمان ومكان من الأخطاء التي وقعت:
- أ. الاختلاف وعدم الطاعة: [وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ ٱلله وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ] (152).

فالله تعالى قد أصدقكم وعده بالنصر [حَتَّىٰ إِذَا فَشِلْتُمْ] (أي لم تثبتوا) [وَعَصَيْتُمْ] وهذه إشارة إلى خطورة [وَتَنَنْزَعْتُمْ فِي ٱلأُمْرِ] (أي اختلفتم) [وَعَصَيْتُمْ] وهذه إشارة إلى خطورة المعصية وأثرها [مّن بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَّا تُحِبُّونَ] (من بعد ما أراكم بشائر النصر) [مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلأَخِرَة] (بعضكم كان يبغي متاع الدنيا من وراء القتال، فكانت الهزيمة).

- ب. المعاصي والذنوب: [إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَنُ بِبَعْض مَا كَسَبُواْ] (155).
- ج. التعلق بالأشخاص: فعندما يتعلق الناس بالأشخاص أكثر من تعلقهم بالفكرة يضعف ثباتهم وانتماؤهم للفكرة نفسها، فبعض الصحابة ألقى السلاح عندما سمعوا بإشاعة قتل النبي  $\rho$  فنزلت الآيات تؤنبهم

[وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَلِكُمْ] (144).

### التحذير من الخلاف في السورة

لاحظنا أن السورة ركزت على التحذير من الخلاف لأنه من أكثر العوامل التي تؤدي لعدم الثبات وتزلزل الصف الداخلي سواء أكان الخلاف فكريا أو عملياً.

# لذلك حذّرت السورة من:

- أ. اتباع الآيات المتشابهة من الكتاب بقصد الفتنة والتأويل: [فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاء ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاء تَأْوِيلِهِ] (7).
- ب. التفرق والاختلاف في الفروع: [وَاعْتَصِ-مُواْ بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ والتفرق في آيات وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَالنفرة من الخلاف والتفرق في آيات الله [وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاحْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْبَيّدَاتُ] الله [وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاحْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْبَيّدَاتُ] (105).
- ج. الربا: لأنه من أسباب الخلاف بين المسلمين [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ ٱلرّبَا أَضْعَلْهَا مُّضَلَّعْفَةً] (130).
- د. التفرد بالرأي: لذلك أمرت الآيات النبي بالشورى رغم كل ما حدث في أحد [فَاعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلله] (159).

# علاقة القسم الأول بالثاني

1. عدم التعلق بالأشخاص: إن إشاعة قتل النبي  $\rho$  والمفاجأة التي حصلت في أُحد لخبطت المسلمين، وكذلك فان قصة رفع المسيح فجأة لخبطت المسيحيين وأدت إلى ما هم عليه من ضلال. فسورة آل عمران توجهنا إلى التعلق بالفكرة لا بالأفراد والأشخاص، فهم يزولون ويموتون وتبقى الفكرة ويبقى الدين، فيا

شباب إن أردتم الثبات فإياكم والتعلق بداعية ما أو بشخص ما ونسيان الفكرة والرسالة.

2. أهمية الاتباع: مع أن السورة ركّزت على عدم التعلق بالأشخاص لكنها بيّنت أهمية الاتباع والطاعة.

- ففي القسم الأول: [فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِي إِلَى ٱلله قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ ٱلله] (52).

هذه الآية وضّحت الغاية [إلَى الله] وبيّنت لهم الوسيلة والطريق: [مَنْ أَنصَارِي] فلا بد لهم أن يكونوا من أنصار النبي.

- ونرى في القسم الثاني آية عامة على مر العصور في اتباع الأنبياء:

[وَكَأَيّن مّن نبّي قَاتَلَ مَعَهُ رِبّيُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱلله وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا ٱسْتَكَانُواْ وَٱلله يُحِبُ ٱلصَّابِرِينَ] (146).

والآية [إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَىٰ أَحَدٍ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ] (153).

تلوم المؤمنين على تقصيرهم في اتباع النبي وطاعته في غزوة أحد.

#### لماذا سميت السورة بآل عمران؟

ما علاقة كل ما قيل عن الثبات بآل عمران؟ إن الله تعالى قد اختار في هذه السورة رمزين من رموز الثبات، امرأة آل عمران، ومريم بنت عمران، وسرد لنا قصتهما في ربعين كاملين من السورة. فالسيدة مريم ثبتت على طاعة الله تعالى وعبادته وثبتت على العفة حتى استحقت أن تذكر بهذه الصفة في القرآن [ٱلَّتِي أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا] فمن أخطر الأمور التي تضيّع الأفراد وتضيّع المجتمعات الفشل في الثبات على الطاعة وعلى العفة. فكانت السيدة مريم عليها السلام رمزاً للثبات عليهما.

وأما زوجة عمران فقد كان همها الأول أن يكون الجنين الذي تحمله ناصراً لدين الله تعالى: [رَبّ إِنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلْ مِنْي] (53).

محرّراً أي خالصاً لك فكانت تريده أن يحرر المسجد الأقصى من يد الرومان المعتدين وبذلك كانت رمزاً للثبات على فكرها حتى بعد أن علمت أن وليدها كان أنثى. [فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُهَا أُنثَىٰ وَالله أَعْلَمُ وَليدها كان أنثى. [فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُهَا أُنثَىٰ وَالله أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُ كَالْأُنثَىٰ وَإِنِّى سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ...] (36) فتقبّل الله تعالى من امرأة عمران صدق نيتها [فَتقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنبَتها نَبَاتًا حَسَنًا...] (37).

واللطيف أن الله تعالى ذكر هذين الرمزين في السورة التي تناقش أهل الكتاب وهذه طريقة مُميّزة للقرآن في تقريب الناس كما مرّ معنا. فمع أنه ينكر على ما يعتقده أهل الكتاب لكنه يثني على شخصيات عظيمة يؤمنون بها كزوجة عمران والسيدة مريم.

### قيمة المرأة في السورة

واللطيف أيضاً في السورة التي تتحدث عن الثبات أن الله تعالى قد حعل نموذج الثبات سيدتين فالسورة مع أن اسمها آل عمران، لم تذكر عمران نفسه بل ركزت على زوجته ونيتها المخلصة في نصرة دين الله التي كانت سبباً بعد ذلك في ولادة السيدة مريم ومن بعدها سيدنا عيسى. لاحظ أيضاً أن سيدنا زكريا على ما له من قيمة في أنبياء بني إسرائيل قد تعلم من السيدة مريم.

[كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ لِمَرْيَمُ أَنَّىٰ لَكِ هَاذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱلله...] و[هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ...] (37-38).

فرمز الثبات في السورة هو النساء، والسورة التالية بعد آل عمران هي أيضاً سورة النساء، وهذا أوضح دليل على تكريم الإسلام للمرأة ورفع قدرها.

فيا شباب أثبتوا على الحق فكراً وعملاً، ويا فتيات أثبتن على الحق فكراً وعملاً، وتعلّموا من السيدتين اللتين ذكرت في هذه السورة: امرأة عمران، ومريم بنت عمران.

# سورة النساء

سورة النساء (مدنية) نزلت بعد سورة المتحنة وعدد آياتها (176) مائة وست وسبعون آية، وهي السورة الرابعة في ترتيب المصحف بعد سورة آل عمران.

سورة البقرة مسؤولية المسلمين عن الأرض وعرضت منهج الاستخلاف، جاءت سورة البقرة مسؤولية المسلمين عن الأرض وعرضت منهج الاستخلاف، جاءت سورة آل عمران لتدعو إلى الثبات على المنهج القويم وعلى المسؤولية الملقاة على عاتق المؤمنين. ثم جاءت سورة النساء لتعلمنا أن المستأمن على الأرض لا بد أن يكون على قدر من العدل والرحمة تجاه الضعفاء الذين استؤمن عليهم وكأن الصفة الأولى التي تميّز المسؤولين عن الأرض هي العدل.. ولهذا فإن سورة النساء تتحدث عن حقوق الضعفاء في المجتمع. إنما تتحدث عن اليتامي والعبيد والخدم والورثة، كما تركز بشكل أساسي على النساء. وكذلك فإنما تتحدث عن الأقليات غير المستضعفين أنفسهم وكيف ينبغي عليهم التصرف في المواقف المختلفة. يضاف إلى المستضعفين أنفسهم وكيف ينبغي عليهم التصرف في المواقف المختلفة. يضاف إلى كل هذا الحديث عن ابن السبيل وعن الوالدين وكيف يجب أن يُعاملوا.. فهي سورة الرحمة وسورة العدل.. يتكرر في كل آية من آياتما ذكر الضعفاء والعدل والرحمة بشكل رائع يدلنا على عظمة الإعجاز القرآني في التكرار دون أن يمل القارئ.

# سبب التسمية: بيتك أولاً

أما سبب تسمية السورة بهذا الاسم فهو أن المرء لو عدل مع زوجته في بيته ورحمها فإنه سيعرف كيف سيعدل مع بقية الضعفاء.

فهي سورة المستضعفين وقد اختار الله نوعاً من أنواع المستضعفين وهم النساء ليكونوا اسماً لهذه السورة.. وكأن الله يقول لك: قبل أن أستأمنك على الأرض، أربي عدلك في بيتك، فلو عدلت ورحمت في بيتك فستكون مستأمناً للعدل في المتحان المحتمع، إن العدل مع النساء في البيوت نموذج يقاس به عدل المسلمين في امتحان الاستخلاف على الأرض، فهل سنجد بعد هذا من يدّعي بأن الإسلام يضطهد المرأة ولا يعدل معها؟

إن هذه الادّعاءات لن تنطلي على قارئ القرآن بعد الآن وخاصة مع الذي يقرأ سورة النساء، فهناك سورة كاملة تتناول العدل والرحمة معهنَّ، وقبلها سورة آل عمران التي عرضت السيدة مريم وامرأة عمران كنموذجين للثبات (كأن سورة آل عمران تمهّد لتكريم المرأة).

تعالوا الآن أيها الأخوة نخوض في رحاب الآيات الكريمة وننوي أثناء قراءتها أن نعدل مع كل الناس خاصة مع الضعفاء.

### دعامة الاستخلاف: العدل

تبدأ السورة بداية واضحة في توضيح هدفها: [يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاء...] خَلَقَكُمْ مِن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاء...] (1) فهذه الآية تخبرنا بأن الأصل الإنساني واحد [مّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ] فلم الظلم؟؟

وتبيّن الآية أن النساء قد خلقن من الرجال، وفي هذا دعوة صريحة للرأفة بحنّ كما في حديث النبي: "النساء شقائق الرجال". والملاحظ أن السورة بدأت بخطاب عالمي [يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ] بينما سورة المائدة بدأت بخطاب المؤمنين [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ] وذلك لأن العدل قانون عام للأمم جميعاً.. فلا يمكن لأمة أن تسود في الأرض وهي ظالمة.. فالعدل أساس الملك وأساس الاستقرار وأساس الاستخلاف.

(.. وأمور الناس تستقيم مع العدل الذي فيه الاشتراك في أنواع الإثم، أكثر مما تستقيم مع الظلم في الحقوق وإن لم تشترك في إثم، ولهذا قيل: إن الله يقيم الدولة

العادلة وإن كانت كافرة، ولا يقيم الظالمة وإن كانت مسلمة، ويقال الدنيا تدوم مع العدل والكفر، ولا تدوم مع الظلم والإسلام..) 146/28 مجموع الفتاوى.

ولاحظ أن سورة النساء ابتدأت بنفس المعنى الذي حتمت به السورة التي قبلها: التقوى. فقد حتمت آل عمران به [وَٱتَّقُواْ ٱلله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] (200) وابتدأت سورة النساء به [يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ] (1).

#### لا تأكل النار

والآية الثانية تحنّر من ظلم نوع آحر من المستضعفين: [وَءاتُواْ ٱلْيَتَامَىٰ أَمْوٰلَهُمْ وَلاَ تَشَبَدّاُواْ ٱلْخَبِيثَ بِٱلطَّيّبِ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوٰلَهُمْ إِلَىٰ أَمْوٰلِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوباً كَبِيراً عَم بعد ذلك يأتي قوله تعالى: [وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَتَامَىٰ] كان العرب يربّون اليتيمة فينفقون عليها من مالها، فإذا كبرت وأراد أن يتزوجها وليها فقد يبخسها في مهرها، ولا يعطيها مهراً مثل ما يعطي غيرها من النساء، فأتت الآية لتدافع أيضاً عن تلك الفئة المستضعفة من النساء، وفي هذه الآية نرى القاعدة المشهورة في إباحة عدد الزوجات: العدل ثم العدل ثم العدل وإلا فواحدة. [فَإنْ خِفْتُمْ أَلاَ تَعْدِلُواْ فَوْحِدَةً...].

# المهر: حق الزوجة مع طيّب النفس

ثم تأتي الآية الرابعة لتقرر حق الزوجة في المهر، وأهمية أن يعطيها الرجل مهرها "نحلة" أي عن طيب نفس [وَءاتُواْ ٱلنّسَاء صَدُقَلتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيئاً مَّرِيئاً].

فانظر أخي المسلم إلى هذه الرحمة المتبادلة بين الزوجين يرسّخها الإسلام في آية المهر. فالمطلوب من الرجل طيب النفس في العطاء، أما المرأة فهي مخيرة بين أن تحتفظ بحقها أو أن تطيب نفسها ببعضه إكراماً لزوجها. آية رائعة في الجمع بين المطالبة بحق الزوجة وبين العلاقة الحميمة المتبادلة في العطاء عن طيب النفس.

### العدل حتى مع السفهاء

الناس [وَلاَ تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَاء أَمْولَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ ٱلله لَكُمْ قِيَاماً وَٱرْزُقُوهُمْ فيها وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً] (5) والسفهاء هم الذين لا يحسنون إدارة أموالهم بحيث لو أنه ترك معهم لتبدد بسرعة. فحتى هذه الفئة من الناس لا يجوز أن تظلم أو أن تستغل، كما يفعل البعض بحجة سفاهة صاحب المال.

ثم تأتى الآية السادسة أيضاً لتقرر حق اليتامي في مالهم إذا بلغوا سن الرشد [وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَامَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ النَّكَاحَ فَإِنْ ءانَسْتُمْ مِّنْهُمْ رُشْداً فَٱدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوْلَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَن يَكْبَرُواْ].

والآية السابعة تقرّر حق المرأة في الميراث الذي حرمها منه بعض العرب في الجاهلية [للرَّجَالِ نَصيبٌ مَّمَّا تَرَكَ ٱلْولِدُنِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنَّسَاء نَصِيبٌ مَّمَّا تَركَ ٱلْولِدُنِ وَٱلاْقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ نَصِيباً مَّفْرُوضاً].

والآية الثامنة تجمع بين العدل والإحسان [وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُوْلُواْ ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَامَىٰ وَٱلْمَسَاكِينُ فَٱرْزُقُوهُمْ مَّنْهُ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً].

# إحفظ أولادك من بعدك بالعدل

والآية التاسعة تصحح مفهوماً سائداً عند الناس [وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَلْهَا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا ٱلله وَلْيَقُولُواْ قَوْلاً سَدِيداً] كثير من الناس يأكلون الحرام ويعتدون على غيرهم بحجة أنهم يخافون على أولادهم بعد وفاتهم، لكن السورة تقول لك العكس: اعدل مع غيرك وقل قولاً سديداً يحفظ لك الله أولادك.

ثم تأتي الآية العاشرة لتحذِّر من الظلم تحذيراً شديداً [إنَّ ٱلَّذِينَ يَـأْكُلُونَ أَمْـولَ ٱلْيَتَـامَىٰ ظُلْماً إِنَّمَا يَـأْكُلُونَ فِـى بُطُـونِهِمْ نَـاراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيراً].

الميراث بالعدل

وبعد ذلك تأتي أحكام الميراث للأولاد والبنات في الآية (11) [يُوصِيكُمُ ٱلله في أَوْلَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِ ٱلأَنْشَيَيْنِ...] هذا هو العدل لأن تقسيم الإرث ليس على أساس الأفضلية، وليس بنسبة متساوية بين الذكر والأنثى بل على أساس الواجبات والمسؤوليات لكل واحد منهما. فالرجل عنده مسؤولية النفقة على بيته وزوجته. بينما المرأة ليس عليها أي واجب للنفقة وإذا تزوجت فعلى زوجها أن ينفق عليها وتبقى لها حصتها من الإرث.

ثم الآية (12) تفصل الميراث بين الزوجين أيضاً بالعدل [وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُوجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَّهُنَّ وَلَدً] فباختصار أخي المسلم، كلما أحسست بأن العدل قد نقص من حياتك خاصة مع زوجتك، بيتك أو الضعفاء فعليك أن تقرأ سورة النساء: سورة العدل وأن تعرض نفسك على آياتها.

#### تلك حدود الله

ثم تأتي آيتان (13-14) محوريتان في الترغيب بالعدل والترهيب من الظلم والتعدي على حدود الله [تلك حُدُودُ ٱلله وَمَن يُطِع ٱلله وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذٰلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ & وَمَن يَعْصِ ٱلله وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَاراً خَلِداً فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينً].

فماذا لو وقع الظلم من البشر؟ تأتي الآية (17) لتحيب على السؤال مباشرة وتفتح باب التوبة [إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱلله لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوء بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَئِكَ يَتُوبُ ٱلله عَلَيْهِمْ وَكَانَ ٱلله عَلِيماً حَكِيماً].

### شعار السورة: وعاشروهنّ بالمعروف

وتعود الآيات إلى الحديث عن العدل مع النساء [يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنّسَاء كَرْهاً...] (19) فهذه الآية تحذّر من إرث النساء كرها وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَا ءاتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ] أن لا وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ] أن لا يظلم الرجل زوجته فحسب، بل إن العلماء قالوا بأن المعاشرة بالمعروف هي أن

يتحمّل الرجل الأذي من زوجته ويصبر عليها ويرقق قلبها حتى يذهب عنها غضبها كما كان يفعل النبي p: وتمضى الآية لتقول [فَإِن كَرهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَيَجْعَلَ ٱلله فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ] (19).

# وأخذن منكم ميثاقا غليظا

ثْم تأتي الآية (20) [وَإِنْ أَرَدْتُهُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْج مَّكَانَ زَوْج وَءاتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً فَلاَ تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْئاً أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُّبِيناً ] هذه الآيات تحمع بين العدل والواقعية في التعامل مع المرأة، فأولاً: عاشروهنّ بالمعروف، ثم لو كرهتها فاصبر فإذا لم تقدر وأردت استبدال زوجة مكان زوجتك فإياك أن تأخذ من مهرها شيئاً، حتى لو كان قنطاراً أي مالاً كثيراً. والآية شديدة في هذا المعنى [أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُّبِيناً ]. لماذا ذكر البهتان هنا؟ لأن العرب كانوا إذا أرادوا استبدال زوجتهم رموها بفاحشة (بهتاناً) حتى يدفعوها إلى ردكل ما يريدون من المهر، فوبختهم الآية (20) بقوة.

ثم تأتي آية من أروع الآيات القرآنية في ترقيق القلوب بين الزوجين من ناحية وفي تغليظ وتعظيم عقد الزواج من ناحية ثانية: [وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْض وَأَخَذْنَ مِنكُم مّيثَقاً غَلِيظاً ] (21) وكلمة (أفضى) تدلّ على عمق العلاقة بين الزوجين فتذكّر الزوج بعشرات الصور الجميلة قبل أن تسوء العلاقة مع زوجته، في الليل والنهار في غرفة النوم وفي النزهات.

وأما الميثاق الغليظ، فهو عقد النكاح أيها الرجل، عندما وضعتَ يدك بيد وليّ زوجتك وقلت "على كتاب الله وسنة رسوله". فهنا تحذير شديد لكل زوج من أن ينقِض هذا العهد الذي يُشهد الله عليه. والملفت أن عبارة [مّيثَاقاً غَلِيظاً] لم ترد في القرآن إلا تُلاث مرات: مرة مع الأنبياء، اللذين أوفوا بهذا الميثاق الغليظ (سورة الأحزاب، الآية 7)، ومرّة مع بني إسرائيل، الذين نقضوا الميشاق (سورة النساء الآية، 154) والمرة الثالثة هي معك أيها الزوج عند عقد القران.

### من صور تكريم الاسلام للمرأة

لقد ظلمت المرأة كثيراً عبر التاريخ فجاء الإسلام وأُنزلَت سورة النساء لتردّ لها حقوقها. فمن مظاهر الظلم التي كانت موجودة أن يرث الرجل كل ثروة أبيه، ويرث مع المال كل زوجاته - إلا أمه - إذلالاً لهنّ، فتأتي الآية (22) [وَلاَ تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءابَاؤُكُمْ مّنَ ٱلنّسَاء إلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاء سَبِيلاً] لتنهى عن هذه الفعلة الشنيعة.

وتتابع الآيات وتتحدث عن حق آخر هو حق الزواج من العبيد في الوقت الذي لم يكن هناك قانون يلتفت لحقوقهم فلو كان الرجل غير قادر على الزواج من المحصنات أي الحرائر وأراد الزواج بأمة فان الآية تقول.. [فَٱنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ] ولم تقل الآية (سيدهنّ). فالقرآن سمّى السيد بالأهل ليحثّ على الرحمة بحنّ ويراعي مشاعرهن [فَٱنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَءاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ] بمن ودراعي مشاعرهن [فَٱنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَءاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ] مهورهن عن طيب نفس، ولا تبخسوهن حقهن لكونهن إماء مملوكات.

#### ولا متخذات أخذان

وبعد ذلك تخاطب الآية النساء [وَلاَ مُتَّخِذَاتِ أَخْدَافٍ] وتحذرهن من العلاقات غير الشرعية مع الرجال (تحت عنوان المصاحبة) فالسورة تتحدث عن رحمة ورأفة الإسلام بالمرأة بأن لا يكون لها صديق عاشق لأنها ستشعر بالإحباط إذا تركها، وهو ما ستؤول إليه كل علاقة بدأت بمعصية.. وستتحطم سمعتها وحياتها في المستقبل. والنساء في هذه الحالة يشكلن نوعاً آخر من المستضعفين لأن قلوبمن رقيقة وعاطفتهن قوية. فيا أيتها البنات، أنتن غاليات عند الله تعالى والإسلام يحمي مشاعركن من أن يعبث بما شاب لاهٍ غير مسؤول.

### تخفيف العقوبة على الضعفاء

ما زلنا مع الآية (25) والتي تنص على مظهر رائع من مظاهر عدل الإسلام ورحمته مع الضعفاء: [فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ورحمته مع الضعفاء: [فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ وهذا عكس ما نرى في القوانين الرومانية والهندية القديمة في تشديد

ثم تأتي الآيات (26 - 27 - 28) لتذكر رحمة الله ورأفته بالأمة المحمدية وبالبشرية كلّها. وهذا أيضاً من باب الرحمة بالضعفاء لأن الآية تقول [وَحُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفاً] اقرأ معي الآيات وتأمل كيف يبين لنا الله رأفته وعدله ويذكرنا بضعفنا في وسط الآيات الكثيرة التي تدعو للرأفة بالضعفاء [يُرِيدُ الله لِيُبَيّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَالله عَلِيمٌ حَكِيمٌ & وَالله يُرِيدُ أَلله أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَالله عَلِيمٌ مَكِيمٌ هَوَالله يُرِيدُ أَلله أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الله الإنسَانُ ضَعِيفاً].

#### العدل في الأموال والأنفس

وبعد أن تناولت الآيات مظاهر العدل في مجالات مختلفة (المرأة ثم الأسرة ثم المحتمع) تنتقل إلى العدل في التجارة والمعاملات المالية [يَـأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مّنْكُمْ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مّنْكُمْ إِنَّ ٱلله كَانَ إلى العدل مع الحياة البشرية وعدم سفك الدماء [وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱلله كَانَ بِكُمْ رَحِيماً].

# لا إفراط ولا تفريط

وتأتي الآية (34) لتنظّم الضوابط داخل الأسرة المسلمة لأن الرجل قد يدفعه حرصه على العدل مع الزوجة إلى التراخي وعدم الحزم، وقد يترك زوجته تفعل أشياء خاطئة، فتعطينا الآية صورة من صور التوازن في الإسلام: الحزم مع العدل [ٱلرّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنّسَاء بِمَا فَضَّلَ ٱلله بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْولِهِمْ فَالصَّالِحَاتُ قَنِتَاتٌ حَفِظَاتٌ للْغَيْبِ بِمَا حَفِظُ ٱلله وَٱللَّتِي تَحَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعُظُوهُنَّ وَٱللَّتِي تَحَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعُظُوهُنَّ وَٱلْمُجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ الله وَٱللَّتِي تَحَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَٱلْمُخِرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ الله وَاللَّتِي عَطيها حقها، فلا لتستقيم الحياة داخل البيت، فإذا أخطأت المرأة وكان الزوج يعطيها حقها، فلا ينبغي أن يتركها تفعل ما تشاء (مخافة أن يظلمها)، فلا بد من الحزم هنا، وعددت

الآية مراتب التأديب: الوعظ ثم الهجر في المضاجع ثم الضرب وينبغي التنبه إلى أن الضرب لا يكون إلا في حالة النشوز، وهو العصيان الشديد الذي قد يؤدي إلى دمار البيت، فالضرب إذاً حالة نادرة ولا يجوز أن يلجأ إليه الرجل متى شاء تحت حج قان القرام القائم أن القائم منه هو إشعار المرأة بالخطأ لا إشعارها بالألم.

ولنا في رسول الله أسوة حسنة حيث أنه لم يضرب في حياته امرأة أو خادماً قط.

#### لا تظلم نفسك

ثم تعود آیات السورة للحدیث عن العدل فتحذّر من الشرك بالله [وَاعْبُدُواْ الله وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَیْئاً] (36) لأن أعظم الظلم الشرك كما ورد في سورة لقمان [إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِیمٌ] ثم توزّع الآیة (36) العدل والإحسان علی فئات المحتمع المختلفة وخاصة الضعیفة منها [وَبِالْولِدَیْنِ إِحْسَاناً] أي الوالدین عند الکبر [وَبِدِی الْقُرْبَیٰ وَالْیَتَمَیٰ وَالْیَتَمَیٰ وَالْمَسَاکِینِ وَالْجَارِ ذِی الْقُرْبَیٰ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالجَنْبِ وَابْنِ السَّبِیلِ وَمَا مَلَکَتْ أَیْمَنْکُمْ إِنَّ الله لاَ یُحِبُ مَن کَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً]. ارایت کیف تتوالی آیات السورة التی – وإن اختلفت فی مضمونا – تصب وتخدم محوراً واحداً وهو العدل بکل أشكاله.

# عوائق العدل والرحمة

وبعد ذلك تتحدث السورة عن صفات مذمومة لو وجدت بشخصٍ لأثّرت سلباً في قدرته على العدل والرحمة بالضعفاء، فتبدأ الآية 37 بالحديث عن البحل [ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا ءاتَّهُمُ ٱلله مِن فَصْلِهِ] ومن ثم الرياء وحب الظهور الآية 38 [وَٱلَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْولَهُمْ رِئَاء ٱلنَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُونَ بِٱلله وَلاَ بِٱلْيُومِ ٱلأَخِرِ وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَنُ لَهُ قَرِيناً فَسَاء قِرِيناً].

### إن الله لا يظلم مثقال ذرة

بعد كل هذه الآداب يذكّرنا تعالى بفضله وكيف أنه يعاملنا بالفضل قبل العدل فكيف يأبى الإنسان أن يتعامل مع غيره بالعدل. [إِنَّ ٱلله لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُـؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْراً عَظِيماً] (40).

والآية التي بعدها تذكرنا أن النبي  $\rho$  سيشهد على عدلنا يوم القيامة [فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَؤُلاء شَهِيداً] (41) فكأن الله يقول للظالم: إحذر فسوف يشهد النبي على ظلمك، ويقول للعادل: إفرح، فسوف يشهد حبيبك  $\rho$  على عدلك.

ثم تأتي آية محورية تمثّل قلب السورة [إِنَّ ٱلله يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ ٱلاَمَنَاتِ إِلَى اللهِ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ ٱلاَمَنَاتِ إِلَى اللهِ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً] (58).

# طاعة الله والرسول أساس العدل

وهــذا المعــنى واضــح في الآيــة (59) التاليــة: [يَــاَّايُّهَا ٱلَّــذِينَ ءامَنُــواْ أَطِيعُواْ ٱلله وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِى ٱلاْمْرِ مِنْكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِى شَىْء فَرُدُّوهُ إِلَى ٱلله وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱلله وَٱلْيَوْمِ ٱلاْخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً].

فالاحتكام إلى شرع الله ورد كل خلاف إلى كتاب الله وسنة رسوله هما صمّام العدل والرحمة في المجتمع وإن بدا فيهما غير ذلك، كما هو واضح في الآية (64)، فإذا عصى المؤمن أوامر الله ورسوله فيكون قد ظلم نفسه [وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ ٱلله وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱلله تَوَّاباً رَّحِيماً]. فكيف نحقق تمام العدل؟ تجيب الآية (65) بوضوح شديد [فلا وَرَبّكَ لا يُؤْمِنُونَ خَتَّى يُحَكّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مّمًا قَضَيْت وَيُسَلّمُواْ تَسْلِيماً] يا مسلمون، اعرضوا أنفسكم على كتاب الله وعلى سنة النبي وسلموا بحكم النبي، وإياكم أن تترددوا أو تتحرجوا من أوامر النبي لكي يشهد النبي على عدلكم في الآخرة.

# القتال للحفاظ على حقوق المستضعفين

وتتابع الآيات إلى أن تصل إلى ربع حزب كامل يتحدّث عن القتال من أول الآية (74) [فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ ٱلله ٱلَّذِينَ يَشْرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَالْاَحِرةِ ] ما علاقة هذا الربع بالعدل؟ إن استمرار العدل في الجتمع يتطلب وجود قوّة لتحافظ على حقوق المستضعفين، فالقتال في الإسلام ليس للعدوان وليس هدفاً لذاته، وإنما هو وسيلة لهدف، ودليل ذلك الآية (75) [وَمَا لَكُمْ وليس هدفاً لذاته، وإنما هو وسيلة لهدف، ودليل ذلك الآية (75) [وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلله وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنساء وَٱلْولْدُنِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّلِمِ أَهْلُهَا وَٱجْعَلْ لَّنَا مِن لَّدُنْكَ وَلِيّاً وَٱجْعَلْ لَّنَا مِن لَّدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلْ لَنَا مِن لَّدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلْ لَنَا مِن لَّدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلْ لَنَا مِن لَدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلُ لَّنَا مِن لَدُنْكَ وَلِيّاً وَاجْعَلُ لَنَا مِن لَدُنْ وَلِي اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ا

# أثر الإعلام على العدل

وتأتي في هذا الربع أيضاً آية مهمة، تخاطب الإعلاميين في كل زمان ومكان وتشير إلى أثر الإعلام على العدل [وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرٌ مّنَ ٱلأَمْنِ أَوِ ٱلْحُوْفِ أَذَاعُواْ وَسَير إلى أثر الإعلام على العدل [وَإِذَا جَاءهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ لِعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ فَالْمُولِ وَإِلَى أُولِى ٱلأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ فَالإعلام قد يكون بيئة مخيفة للقاضي وللرأي العام فتنقلب المفاهيم وتؤثر على حكم العادل، لذلك لا بد من ردّ الإشاعات إلى أولى الأمر وعدم التأويل والاستنباط. إنما رسالة واضحة للمسلمين في زماننا أن يمحصوا ويتثبتوا مما تبثه وسائل الإعلام.

#### خطر النفاق

وبعد ذلك يأتي ربع حزب كامل يتحدث عن خطورة المنافقين

على المحتمع [فَمَا لَكُمْ فِي ٱلْمُنَافِقِينَ فِئَتَايْنِ وَٱلله أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُواْ].

وسبب ذكر المنافقين هو التنبيه إلى أن انتشارهم في المحتمع هو أعظم سبب لتضييع العدل وتضييع حقوق الضعفاء. فهم يفسدون المحتمع ويضيّعون قيمه وخاصة قيمة العدل.

وبعد ذلك تصل بنا الآيات إلى قمة العدل: العدل حتى أثناء القتال [يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءامَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱلله فَتَبَيَّنُواْ ] إنها الأخلاق الحربية التي كان الإسلام رائداً في الدعوة إليها.

### كن إيجابياً لتنال العدل

في كل الآيات السابقة كان القرآن يخاطب الأقوياء والمسؤولين ويأمرهم بالعدل مع الضعفاء والرحمة بهم. لكن القرآن في الآية 97 يطلب من المستضعفين الإيجابية والحركة وعدم الخضوع والهوان لكي لا يظنوا أن واجبهم في الأرض يقتصر على انتظار العدل واستجداء الرحمة من الناس [إنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّهُمُ ٱلْمَلَئِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلاْرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ الله وسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءتْ مَصِيراً].

# القصر في الصلاة من رحمة الله بنا

وبعد ذلك ينبهنا الله تعالى إلى رحمته التي يعامل بما خلقه وعباده، فتأتي الآية (101) لنتحدّث عن القصر في الصلاة وصلاة الخوف [وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلُوةِ...] فالله تعالى يلفت انتباهنا في هذه الآية إلى رحمته بنا لنرحم الناس.

# مع الأقليات غير المسلمة

وأخيراً نصل إلى العدل مع الأقليات غير المسلمة في المجتمع المسلم. وذلك أن أحد المسلمين في عهد النبي  $\rho$  سرق واتّهم يهودياً. علِم مسلم آخر بالأمر وشهد

زوراً حتى لا يتعرّض المسلم للحد وذلك تحت حجة الأخوة.

فنزلت الآيات تخاطب المسلمين خطاباً شديداً [إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَا أَرَاكَ ٱلله وَلاَ تَكُنْ لَلْخَائِنِينَ خَصِيماً] (105) ثم تشتد اللهجة على الظالم [وَمَن يَكْسِبْ خَطِيئَةً أَوْ إِثْماً ثُمَّ يَرْم بِهِ بَرِيئاً فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَنا وَإِثْماً مُّبِيناً] (112) فشهد الله تعالى من فوق سبع سماوات ببراءة اليهودي مما نسب إليه ليرسخ في الإسلام هذه القواعد الحضارية في التعامل مع الديانات الأخرى.

#### عودة للنساء

في أواخر السورة نرى عودة لبعض الأحكام المتعلقة بالنساء مع التركيز على ضوابط العدل والرحمة [وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنّسَاء قُلِ ٱلله يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَىٰ غَلَيْكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَابِ فِي يَتَامَى ٱلنّسَاء] (127) ونرى دعوة أخرى إلى العدل عند تعدد الزوجات [وَلَن تَسْتَطِيعُواْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنّسَاء وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمِيلُواْ كُلَّ تعدد الزوجات [ولَن تَسْتَطِيعُواْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنّسَاء وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمِيلُواْ كُلَّ المَيْلِ] (129) أي إلى واحدة منهم [فَتَذَرُوهَا كَٱلْمُعَلَّقَةِ] (129) لا هي متزوجة ولا مطلّقة فهذا ظلم لها وسوء استعمال للصلاحية التي في يد الرجل.

# كونوا قوامين بالقسط

لذلك نرى الآية (135) تذكرنا بهدف السورة بقوة قبل حتامها: [يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَاء لله وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلاْقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيّاً أَوْ فَقَيراً فَٱلله أَوْلَىٰ بِهِمَا فَلاَ تَتَّبِعُواْ ٱلْهَوَىٰ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلْوُواْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱلله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً].

وقوامين هي لفظة مبالغة تعني: شديدي القيام بالعدل. والآية تحذّرنا من اتباع الهوى لأنه عامل خطير في التسبب بظلم الناس.

# ظلم أهل الكتاب

ثم تنتقل السورة إلى انتقاد بعض أخطاء أهل الكتاب المتعلّقة بموضوع السورة

وذلك لتحذير المسلمين من أفعالهم [فَبِظُلْم مّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ] (160) بسبب ظلمهم ضيّق الله عليهم الحلال. فماذا كانت مظاهر ظلمهم [وَبِصَدّهِمْ عَن سَبِيل ٱلله كَثِيراً & وَأَخْذِهِمُ ٱلرّبَا وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهمْ أَمْوٰلَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَاطِلِ] (161).

وتتناول الآيتان (171-172) [يأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى ٱلله إِلاَّ ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱلله وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ فَئَامِنُواْ بِٱلله وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُواْ ثَلَثَةٌ ٱنتَهُواْ خَيْراً لَّكُمْ إنَّمَا ٱلله إلَّهُ وْجِدٌ سُبْحَلَنَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَّهُ وما فِي ٱلسَّمَا وْتَ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَفَىٰ بِٱلله وَكِيلاً & لَّن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْداً لله وَلاَ ٱلْمَلَئِكَةُ ٱلْمُقَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيهِ جَمِيعاً ] أيضاً انحراف عقيدة النصاري. وإيرادها هنا يخدم هدف السورة من ناحية أخرى: فإن سبب تحريف دينهم وكتابهم هو الاستضعاف والاضطهاد من الرومان للجيل الأول من النصاري. فكأن الرسالة هنا للمؤمنين: نصرة الدين وتقويته ودعمه حتى لا يبدل ويحرّف كما جرى مع أهل الكتب.

وتأتي بعدها آيتان شديدتان في التحذير من الظلم [إنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُن ٱلله لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً & إِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا...] .(169-168)

هـذه سـورة النساء، سـورة العـدل والرحمـة مـع كـل طبقـات المحتمع.

ومما تميزت به هذه السورة أنها الأكثر إيراداً لأسماء الله الحسني في أواخر آياتها (42 مرة). تشمل هذه الأسماء العلم والحكمة (عليم حكيم) أو القدرة والرحمة والمغفرة، وكلها تشير إلى عدل الله ورحمته وحكمته في القوانين التي سنّها لتحقيق العدل.

أخى المسلم، اقرأ سورة النساء بنية تطبيق العدل في حياتك، في بيتك وأهلك

أولا (وخاصة زوجتك ووالديك)، ومع جيرانك وكل مجتمعك مهما يكن دينهم أو طبقتهم الاجتماعية.

# سورة المائدة

سورة المائدة (مدنية)، ومنها ما نزل في مكة (بعد حجة الوداع).

نزلت بعد سورة الفتح، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة النساء، وعدد آياتها 120 آية.

إنَّ سورة المائدة هي السورة الوحيدة في القرآن التي ابتدأت بـ [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ...].

وتكرّر هذا النداء في القرآن كله 88 مرة، منها 16 مرة في سورة المائدة لوحدها.

يقول عبد الله بن مسعود: "إذا سمعت [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ] فارعها سمعك فإنه أمر خير تؤمر به أو شر تنهى عنه". ومعنى [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ] أي يا من آمنتم بالله حقاً، يا من رضيتم بالله رباً، يا من أقررتم بالله معبوداً، اسمعوا وأطيعوا.

### هدفها نداؤها

أما هدف السورة فهو واضح من أول نداء جاء في السورة [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عامَنُواْ أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ] أي أوفوا بعهودكم، لا تنقضوا الميثاق، والعقود تشمل ما عقده الإنسان، من المسؤولية عن الأرض واستخلاف الله للإنسان، إلى أمور الطاعات كالصلاة والحجاب، إلى ترك المحرمات كشرب الخمر واكل الحرام.

وكما ذكرنا فلم يتكرر نداء [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ] في أي سورة كما تكرّر في سورة المائدة (16 نداء) فسورة البقرة مثلاً فيها عشرة نداءات مع أنّ

عدد آياتها أطول. هذه النداءات تشكل محاور السورة، فكلما يأتي نداء منها ترى

بعده محوراً جديداً للسورة فيه تفاصيل الأوامر أو النواهي. 16 أمراً والسورة تنقلنا من أمر إلى آخر، لتأمرنا بالإيفاء بالعقود.

تقول السيدة عائشة رضي الله عنها: "إنَّ سورة المائدة كانت آخر ما أنزل ما القرآن فما وجدتم فيها من حلال فأحلّوه وما وجدتم فيها من حرام فحرِّموه".

ففي السورة نرى آحر آية أحكام في القرآن: [ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلأَسْلاَمَ دِيناً] (3) من التي أنزلت في حجة الوداع.

أظن أن هدف السورة بدأ يظهر. الآن وقد تم الدين، فالتزموا بالعهد مع الله وحافظوا عليه، فأحلّوا حلاله وحرّموا حرامه. إنها سورة الحلال والحرام في الإسلام. لذلك جاء في الحديث "علّموا رجالكم سورة المائدة، وعلّموا نساءكم سورة النور".

#### محاور السورة

كما ذكرنا فكلما يأتي نداء [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ] تنتقل بنا السورة إلى محور جديد وأحكام جديدة تفصيلية. والملفت أن كل آيات السورة تدور في فلك هذه المحاور التي تبيّن أحكاماً كثيرة في الحلال والحرام:

- .1 الطعام والشراب والصيد والذبائح.
  - 2. الأسرة والزواج.
  - 3. الإيمان والكفارات.
    - 4. العبادات.
- 5. الحكم والقضاء والشهادات وإقامة العدل.
- 6. تنظيم علاقات المسلمين والأديان الأخرى، خاصة اليهود والنصارى.

هناك تركيز في السورة على الحلال والحرام في الطعام والشراب والصيد والذبائح. وهذا يتناسب تماماً مع اسم السورة "المائدة"، فالطعام من أهم ضروريات الحياة ومع ذلك فيحب مراعاة الحلال والحرام فيه، فما بالك بغيره من شؤون

# تدرّج وترابط سور القرآن

وتنبّه إلى علاقة سور القرآن السابقة مع سورة المائدة، فبعد أن أبلغت سورة البقرة مسؤولية الإنسان عن الأرض، جاءت سورة آل عمران لتحتّ المرء على الثبات، ثمّ سورة النساء لتبلغنا أنه حتى نثبت لا بد من أن نحقق العدل والرحمة مع الضعفاء خاصة مع النساء، ثمّ تأتي بعد ذلك سورة المائدة لتأمرنا بالإيفاء بكل ما سبق...

سورة المائدة تأمرنا إذاً بالعدل مع الزوجة والضعفاء وكل الناس وتأمرنا بالثبات والوفاء مع المنهج الذي أراده الله لنا وبيّنه في سورة البقرة...

لذلك جاءت فيها الآية (3) التي أعلنت ختام المنهج وإتمامه.

ولاحظ أيضاً تدرّج سور القرآن الكريم في خطاب أهل الكتاب:

سورة البقرة: بيان لأخطاء أهل الكتاب فقط مع الدعوة إلى التميّز عنهم.

سورة آل عمران: مناقشة هادئة مع عقائدهم وإيجاد نقاط مشتركة.

سورة النساء: انتقاد غلو أهل الكتاب واختلافهم في عيسى عليه السلام.

سورة المائدة: مواجهة شديدة [لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ ٱلله ثَلِثُ ثَلَثَةٍ...] (73).

مما يعلمنا أن الإسلام منهج متدرّج في خطابه مع الأديان الأخرى.

النداء الأول (أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ)

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلأَنْعَامِ] (1).

فما علاقة الوفاء بتحليل الله تعالى لنا بميمة الأنعام للذبح والطعام؟

إن أول ما ذكر بعد طلب الوفاء هو ما قد أحل، فلم يبدأ ربنا بما قد حُرِّم لغلا يكون منفراً فكلمة [أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ] توحي بأن الخطاب بعدها شديد اللهجة، فتأتي مباشرة كلمة [أُحِلَّتْ لَكُمْ] وهذا من رحمة الله تعالى بهذه الأمة، وهذه طريقة ينبغي على الدعاة اتباعها لكسب القلوب، فالداعية لا يجدر به أن يبدأ مع من يدعوهم بما قد حُرِّم عليهم، لأن الأصل في الأشياء الإباحة فيبدأ بما أبيح أولاً، ثمّ ينبّههم إلى المحرّمات بعد ذلك.

وإلى جانب الرحمة واللطف في الخطاب، هناك معنى لطيف في النداء الأول: أوفوا بالعقود حتى لا نضيّق عليكم دائرة الحلال، كما كان الحال مع اليهود.

والملفت أن هذا المعنى أشارت إليه السور المحيطة بسورة المائدة (النساء والأنعام).

فنرى في سورة النساء قوله تعالى [فَبِظُلْمٍ مّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيَبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ] (160).

وفي سورة الأنعام [وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ...] (146).

لماذا كان هذا التحريم؟ [... ذلك جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وِإِنَّا لَصَادِقُونَ] (146).

فهم لم يوفوا بعهدهم مع الله فضيّق عليهم بعض الحلال عقاباً لهم، فحذار أيها المسلمون من أن يصيبكم ما أصابهم.

# النداء الثاني (لا تُحِلُّواْ شَعَائِرَ ٱلله)

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تُحِلُّواْ شَعَائِرَ ٱلله...] (2).

يا مؤمنين، لا تغيّروا معالم دين الله تعالى من أوامر ونواهي.

[... وَلاَ ٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَلاَ ٱلْهَدْىَ وَلاَ ٱلْقَلَئِدَ وَلاَ ءامّينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مّن رَبّهِمْ وَرِضْوْناً وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَٱصْطَدُواْ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبرِ وَٱلتَّقْوَىٰ وَلاَ

# تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلإِثْمِ وَٱلْعُدُوانِ...] (2).

فالآية الأولى: أقرّت ضروريات الحياة (الطعام)، ثمّ الآية الثانية: بدأت بتقرير مبادئ إنسانية عظيمة:

- العدل (تأكيداً على هدف سورة النساء بإقرار العدل) [وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ... أَن تَعْتَدُواْ].

- التعاون (تأكيداً على إحدى رسائل سورة آل عمران (الوحدة وعدم الاحتلاف) [وَتَعَاونُواْ عَلَى ٱلْبر وَٱلتَّقْوَىٰ وَلاَ تَعَاونُواْ عَلَى ٱلإثْم وَٱلْعُدْوَان].

وهذه الآية تشمل آلاف الصور من العلاقات الاجتماعية التي تندرج تحت البر والتقوى والتعاون.

التقوى [وَٱتَّقُواْ ٱلله إنَّ ٱلله شَدِيدُ آلْعِقَاب].

(لتذكرنا بأن هذا الكتاب [هُدًى لّلْمُتَّقِينَ] كما جاء في أول سورة البقرة).

وبعد ذلك في الآية الثالثة: [حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلْدَّمُ...].

فأول عقد ينبغي الوفاء به هو طيبات الطعام فلا يجوز أن يأكل المرء أكلاً فيه

وبعدها في الآية الخامسة: [ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيّبَاتُ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَّهُمْ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ].

وهنا قد أرشدت الآية إلى حلالين: الطيبات من الطعام والطيبات من النساء سواء كنّ مؤمنات أم من أهل الكتاب بشرط أن يكنّ محصنات وذوات خلق متين. وفي هذا لفتة رائعة إلى تسامح الإسلام مع أهل الكتاب، في نفس السورة ذات اللهجة الشديدة في الخطاب معهم ونقض عقائدهم. فالله تعالى أحل لنا النساء العفيفات سواء كنّ مسلمات أو من أهل الكتاب. وفي نفس الآية يأتي قوله تعالى: [ٱلْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلاَمَ دِيناً]. هذه الآية محورية كونها ختام الأحكام في القرآن وعلاقتها مع موضوع السورة أنه لا وجود للعهود إلا بعد الإتمام. فبما أن الدين اكتمل، عاهد الله تعالى أيها المؤمن على الإيفاء بعهده والالتزام بشرعه. يا ترى هل أحسسنا يوماً بهذه النعمة، نعمة إتمام الدين وشكرنا الله تعالى عليها؟

جاء رجل من اليهود إلى سيدنا عمر بن الخطاب فقال: "يا أمير المؤمنين، إنكم تقرأون آية في كتابكم لو نزلت علينا معشر اليهود لاتخذنا ذلك اليوم عيداً". فقال عمر: "وأي آية؟" فقرأ اليهودي هذه الآية، فقال عمر: "قد علمت اليوم الذي أنزلت والمكان الذي أنزلت فيه، نزلت في يوم الجمعة ويوم عرفة وكلاهما بحمد الله تعالى لنا عيد".

وهنا ملاحظة لطيفة أخرى:

إن أكثر آيات السورة اختتمت بشدة وخاصة آيات المقدمة [إِنَّ ٱلله شَدِيدُ الْعِقَابِ] [إِنَّ ٱلله سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ].

إلاّ الآية الثالثة التي ذكرت حكم الاضطرار [فَمَنِ ٱضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ...] فقد اختتمت بسعة رحمة الله تعالى [فَإِنَّ ٱلله غَفُورٌ رَّحِيمٌ].

النداء الثالث (طيبات الروح)

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِق...] (6).

قد يتساءل البعض عن سبب ورود هذه الآية في وسط الكلام عن العقود والوفاء بها. فالواقع أن الآيات بدأت بطيبات الطعام ثمّ طيبات الزواج وكلها ملذات الدنيا وبعدها انتقلت الآيات إلى طيبات الروح وطهارة الروح التي تبدأ بالوضوء، وبهذا تكون السورة قد اشتملت على جميع اللذات: لذة العبادة بالإضافة للذائذ الطعام والزواج.

ويمكننا أن نستشعر خلال هذه الآيات شمولية الإسلام في الأحكام، فأحكام المعاملات قد أتت في السورة جنباً إلى جنب مع أحكام العبادات.

ملاحظة جميلة في سورة المائدة: كل 10 آيات تقريباً تأتي آية لتذكرنا بعهد الله وميثاقه. لقد ذكر العهد والميثاق في السورة 11 مرة في آيات صريحة وواضحة كأنها تقول للمسلمين "الآن وقد تم المنهج ووضح الميثاق، فهل ستلتزمون به؟" فتأتي الآية السابعة لتقول [وَادْكُرُواْ نِعْمَة الله عَلَيْكُمْ وَمِيثَقَهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَقَهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ فِمِيثَقَهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عَلْوَهُ رَائعة مع سورة البقرة التي مدحت المؤمنين في ختامها [وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ] (البقرة 285) بينما بنو إسرائيل كان قولهم [سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا] (البقرة 93) أرأيت كيف تترابط سور القرآن الكريم وتتكامل في مواضيعها وأهدافها.

### النداء الرابع (العدل)

ويستمر تتابع الآيات بعد ذلك إلى أن نصل إلى النداء الرابع [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لله شُهَدَاء بِٱلْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَٱتَّقُواْ ٱلله إِنَّ ٱلله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ] عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَٱتَّقُواْ ٱلله إِنَّ ٱلله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ] (8).

فبعد أن تناولت الآيات إيفاء العقود في الطعام والشراب والزواج والوضوء، انتقلت إلى عقد مهم جداً (العدل) ولو مع الناس الذين نبغضهم، ولو مع الناس الذين نبغضهم، ولو مع الناس الذين نحارهم. إن هذه الآية قاعدة هامة من قواعد تسامح الإسلام وعدله مع الفئات الأجرى.

# النداء الخامس (ٱذْكُرُواْ نِعْمَةُ ٱلله)

الآية (11) تذكرنا أن الله تعالى قد حفظ المؤمنين من غدر أعدائهم، فاتقوا الله يا مؤمنين وأوفوا بعهده: [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱلله عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكُفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ].

فالله تعالى يفي بعهوده معنا سبحانه، ومن هذه الوعود الربانية الرائعة ما ذكر في الآية التاسعة: [وَعَدَ ٱلله ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ] (9).

فهل سنفي بعهدنا أمام الله تعالى؟

# بنو إسرائيل وعقودهم

وبعد ذلك تذكر لنا السورة في ربع كامل نماذج من فئات لم تف بعهد الله تعالى وميثاقه، ولم تنفذ [سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا] كما أمرها الله تعالى وهم بنو إسرائيل، [وَلَقَدْ أَخَذَ الله مِيثَقَ بَنِي إِسْراءيل وَبَعَثْنَا مِنهُمُ ٱثْنَىٰ عَشَرَ نَقِيباً وَقَالَ ٱلله إِنّى مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الله مِيثَقَ بَنِي إِسْراءيل وَبَعَثْنَا مِنهُمُ ٱثْنَىٰ عَشَرَ نَقِيباً وَقَالَ ٱلله إِنّى مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الله مِيثَقَ بَنِي إِسْراءيل وَبَعَثْنَا مِنهُمُ ٱثْنَىٰ عَشَرَ نَقِيباً وَقَالَ ٱلله إِنّى مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الله قَرْضاً حَسَنا الصَّلوة وَءاتَيْتُمْ الله قَرْضاً حَسَنا لاكفّرَنَّ عَنْكُمْ سَيّئَتِكُمْ وَلاَدْخِلَنَّكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلانْهَلُو فَمَن كَفَرَ بَعْدَ لَكُمْ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاء ٱلسَّبِيل] (12).

فماذا كانت النتيجة؟ [فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً] (13) إنحا آية شديدة في التحذير من أن نكون مثلهم فيحل علينا غضب الله ولعنته.

# قصة موسى عليه السلام مع قومه

وتنتقل بنا الآيات إلى قصة سيدنا موسى عليه السلام مع بني إسرائيل حين طلب منهم أن يدخلوا الأرض المقدسة (أرض فلسطين) التي كتبها الله تعالى لهم ووعدهم فيها [يَاقَوْمِ ادْخُلُوا الأرْضَ المُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ الله لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَلسِرِينَ & قَالُوا يَامُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن قَدْخُلُهَا حَتَّىٰ يَخْرُجُواْ مِنْهَا...] (21 - 22).

رفضوا ونقضوا عهد الله تعالى، فكان العقاب الرباني [قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي ٱلأَرْضِ] (26) حرّم الله عليهم دخول الأرض المقدسة أربعين سنة.

وقد أشرنا أن السورة بدأت بقوله تعالى بـ [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ

# أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلأنْعَامِ...].

للحتّ على إيفاء العقود حتى لا يضيّق الله دائرة الحلال على الأمة، وهنا في القصة نرى أن الله تعالى ضيّق على بني إسرائيل لنقضهم عهودهم. فالقاعدة العامة في السورة "إذا أوفي المرء بالعهود فإن الله تعالى يوسّع عليه وإن نقضها فإنه تعالى يضيق عليه".

# قصة ابنى آدم عليه السلام

[وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءادَمَ بِٱلْحَقّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَاناً فَتُقُبّلَ مِن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلْ مِنَ ٱلأُخَرِ...] (27).

فابن آدم قتل أحاه متهوراً بسبب الغضب والحسد والغل، وأما علاقة قصة ابني آدم عليه السلام بقصة بني إسرائيل ودحولهم الأرض المقدسة هو أنهما نموذجان لنقض العهود: بنو إسرائيل نقضوا عهد الله تعالى لجبنهم، وأما ابن آدم فلقد نقض العهد لتهوّره، فهما نموذجان معاكسان لبعضهما، وكلاهما يؤدي لنقض العهد مع الله تعالى. والإسلام يأمرنا دائماً بالوسطية في كل شؤون الحياة.

ثم تأتى الآية (32) بعد القصة مباشرة للتعقيب عليها [مِنْ أَجْل ذٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرِءيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْر نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً] (32) لما صوّر لنا القرآن الكريم بشاعة جريمة القتل في قصة آدم عليه السلام، أتت الآيات التي بعدها بأحكام شديدة للقضاء على الفساد، فبيّنت حدود الحرية والسرقة والإفساد في الأرض.

والجدير بالذكر أن العالم لم يعرف إلا في عصرنا هذا موضوع الحق العام في الفقه القانوني، بينما نجد القرآن قد سبق هذه القوانين به 1400 عام، فالله تعالى يبيّن بشكل واضح [أنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْر نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأرْض فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعاً ] (32) فالجريمة ليست اعتداء على فرد، وإنما هي خطر على الجتمع، وهناك حق عام لا بد أن يؤخذ.

# النداء السادس (الجهاد في سبيل الله تعالى)

يقول الله تعالى [يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱلله وَٱبْتَغُواْ إِلَيهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ].

بعد أن عرضت الآيات السابقة خطر الفساد، أتت الآية (35) لتأمر المؤمنين بالجهاد ومحاربة الفساد.

لاحظ أنه في كل مرة يأتي الأمر بالجهاد في القرآن يذكر سببه (كما في سورة النساء حين ذكر الجهاد لنصرة المستضعفين):

[وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ...] (النساء 75).

النداء 7، 8، 9: (لا للتقليد الأعمى)

وتصل بنا السورة إلى ربع حديد، وثلاثة نداءات تمدف إلى أن يكون لهذه الأمة هويتها المميزة.

[يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَرَىٰ أَوْلِيَاء بَعْضٍ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ ٱلله لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ] (51).

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱلله بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ] (54).

[يَائَيُهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُواً وَلَعِباً مّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَٱلْكُفَّارَ أَوْلِيَاء...] (57).

إن هذه الآيات لا تحدف إلى تحقير وتسفيه الأديان الأخرى، إنما تحدف للحفاظ على هوية المسلم. فهي دعوة إلى تحقيق الإنتماء الكامل إلى الإسلام. فسورة المائدة لا تمنع من التعامل مع أهل الكتاب بدليل ما سبق من الآيات كالآية (5) [... وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابِ] التي أباحت الزواج من المحصنات من أهل الكتاب.

فالتسامح والرحمة مع أهل الكتاب أمر مطلوب، لكنه لا ينبغي أن يؤدي إلى

ضياع هوية المسلم وانتمائه. وهناك فرق بين الاحترام والتعاون الإيجابي والرحمة والتسامح وبين الذوبان في الآخر وضياع الهوية. لذلك نرى أن النداءات 7 و9 ركّزت على عدم موالاة الكفار ومحبتهم بينما النداء 8 حذر من الارتداد عن الدين لأنه من أخطر نتائج ضياع الهوية.

والملاحظ أن الآيات في الربع السابق ركزت على التحذير من الحكم بغير ما أنزل الله:

[وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱلله فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ] (44).

[وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱلله فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ] (45).

[وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱلله فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ] (47).

[أَفَحُكْمَ ٱلْجَاٰهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱلله حُكْماً لَقَوْمٍ يُوقِنُونَ] (50).

وعلاقة هذه الآيات بالنداءات الثلاثة التي بين أيدينا هي أن السبب الأساسي للحكم بغير ما أنزل الله هو التقليد الأعمى للغير.

فيا أيها الشباب أوفوا بالعقود في ترك التقليد الأعمى وأوفوا بالعقود بالإنتماء الكامل لدينكم والاحتكام إلى أوامره ونواهيه.

#### رقة الحب

ومن لطائف القرآن في النداء الثامن:

[يأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱلله بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَلْفِرِينَ...] (54).

إن القرآن استعمل الرقة والحب في التحذير من أخطر ما يمكن أن يقع به المرء وهو الارتداد عن دين الله تعالى.

فالآية لم تقل "من يرتد منكم عن دينه فسوف نعذَّبه وندخله النار".

إن التهديد في هذه الآية كان بالحب لا بالنار. وهذا النداء الرقيق له تأثير مميّز

في النفوس بعد الكلام الشديد والأوامر الشديدة التي زخرت بما السورة.

# النداء العاشر (لاَ تُحَرِّمُواْ طَيّبَاتِ مَا أَحَلَّ ٱلله لَكُمْ)

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تُحَرِّمُواْ طَيَّبَاتِ مَا أَحَلَّ ٱلله لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ ٱلله لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ ٱلله لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ ٱلله لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ] (87).

هنا يأتي النداء أن لا يحرّم المؤمنون ما أحل الله لهم من الطيبات، فالتحريم والتحليل حق الله وحده، والله عندما حرّم، لم يحرّم علينا إلا الخبائث الضارة، وأحل لنا الطيبات المفيدة بالمقابل، فجاءت الآية التي تليها [وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱلله حَلَلاً طَيّباً وَٱتَّقُواْ ٱلله ٱلَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ] (88) لتؤكد على هذا المعنى.

والرابط بين هذا النداء والنداء الثاني [لا تُعِلُواْ شَعَائِرَ ٱلله] هو أن تحريم الحلال معصية لله تعالى وتغيير لشرعه تماماً كتحليل الحرام.

وهكذا نرى أن معالم الحلال والحرام في الإسلام تتضح شيئاً فشيئاً، وكل آية تضيف مفهوماً جديداً لتكمل الأحكام عند المسلمين قبل ختام نزول الآيات.

# النداء الحادي عشر (محرّمات الشراب)

بعدما تحدثت الآيات عن الطيبات تنتقل إلى الحديث عن الخبائث (بنفس الترتيب الذي بدأت فيه السورة في الآيات (1-2).

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلاْنصَابُ وَٱلاْزْلاَمُ رِجْسٌ مّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] (90).

فالسورة بدأت بمحرّمات الطعام فلا بد أن تذكر محرّمات الشراب (فاسمها سورة المائدة) لتحذّر المسلم من الانغماس في ملذات الحياة المحرّمة وليفي بعهده فلا يدخل فمه قطرة خمر لتوقع العداوة والبغضاء في صفوف الأمة.

لاحظ أن الآية تعاملت مع قضية الخمر بشدة فقرنت بينه وبين الأنصاب والأزلام وهي من مخلّفات الشرك بالله وذلك للتشنيع من هذه العادة المهلكة للأمم.

والملاحظة الثانية أن القرآن استعمل كلمة (اجتنبوه) والتي هي أقصى درجات النهى والتحريم.

# النداء الثاني عشر - الثالث عشر (احذروا الابتلاء في الحلال والحرام)

يقول الله تعالى [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَيَبْلُوَنَّكُمُ ٱلله بِشَيْء مّنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَحُكُمْ لِيَعْلَمَ ٱلله مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْبِ] (94) هذه الآية تحذر من البلاء (أي الامتحان) الذي قد يقع فيه المسلم ليختبر الله تعالى إيمانه وتطبيقه للحلال والحرام.

وقد نزلت عندما كان الصحابة محرمين واحتبرهم الله تعالى بألا يصطادوا مهما كانت الطرائد منتشرة من حولهم. لذلك أتت الآية التي بعدها [يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ] (95) لتؤكد على نفس المعنى. وهناك علاقة واضحة بين أول السورة وآخرها حيث نرى التركيز على أحكام الصيد.

### النداء الرابع عشر (لا تضيقوا على أنفسكم)

وتستمر النداءات إلى أن نصل إلى قوله تعالى [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ ٱلْقُرْءانُ تُبْدَ لَكُمْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ وَإِن تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ ٱلْقُرْءانُ تُبْدَ لَكُمْ عَنْ الله عَنْهَا وَٱلله غَفُورٌ حَلِيمٌ] (101).

هذه الآية ضابط من الضوابط التي وضعها الله تعالى في قضايا الحلال والحرام، يخطئ الكثير من الناس في فهمه، وهو عدم السؤال في المباحات إلى درجة تصل إلى حد التضييق على الإنسان، مما قد يؤدي إلى ترك الأمور التي ضيّق بما السائل على نفسه فيقع بما قد حرّم عليه.

فهذه الآية تدعو إلى التوازن فإذا كان الله تعالى قد أمرنا بالوفاء بالعقود لكن ذلك لا ينبغي أن يوصلنا للتضييق على أنفسنا.

وفي هذه الآيات ترابط عجيب مع سورة البقرة وقصة بقرة بني إسرائيل. فالآية (102) تقول: [قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مّن قَبْلِكُمْ ثُمَّ أَصْبَحُواْ بِهَا كَافِرينَ].

في إشارة إلى كثرة سؤال الأمم السابقة لأنبيائهم فيضيق الحكم عليهم فلا يطيعون.

فهم في قصة البقرة [فَلَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ] لأنهم أكثروا من السؤال عن طبيعة البقرة ولونها فيما لم يطلب منهم، فضاق الحكم الواسع المطلق عليهم. ولنا في رسول الله وأصحابه الأسوة الحسنة في هذا المعنى:

قال رسول الله  $\rho$  يوماً لأصحابه: "إن الله قد فرض عليكم الحج" فقال أحد الصحابة: "أفي كل عام يا رسول الله".

فسكت رسول الله ho ثم قال: "لو قلت نعم لَوَجُبَتْ".

ففي سورة المائدة إذاً توازن بين التزام الأوامر والنواهي والوفاء بعهد الله وبين عدم التشديد على النفس فيما لم يأمر به الله تعالى.

### النداء الخامس عشر (لا تكن إمعة)

وتتوالى الآيات، وتصل بنا إلى النداء 15 والذي هو ضابط آخر من ضوابط الحلال والحرام:

[يأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لاَ يَضُرُّكُمْ مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ...] (105).

قام أبو بكر الصديق رضي الله عنه خطيباً في الناس فقال: "إنكم تضعون هذه الآية في غير موضعها".

لأن الناس قد ظنوا أن معنى قوله تعالى [... عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ] أي لا تأخذوا بأيدي أحد للهداية، فمن أراد الضلال فليضل، فأدى فهمهم الخاطئ إلى ترك الدعوة إلى الله تعالى.

لكن معنى الآية: لو كل الناس من حولك غيّرت الحلال والحرام وتركت الوفاء بالعقود، فعليكم أنفسكم يا مؤمنين، فأثبتوا على الحق ولا تغيروا أحكام الدين، وهذا مصداق لحديث النبي  $\rho$  "لا يكن أحدكم إمعة إن أحسن الناس أحسنت

وإن أساء الناس أسأت، ولكن إن أحسن الناس فأحسنوا وإن أساؤوا فلا تظلموا". إذاً فالسورة ركزت في الندائين 14 و15 على ضابطين للأوامر والنواهي:

- لا تضيّق على نفسك
- لا تتأثر بالناس من حولك.

# النداء السادس عشر (الحلال والحرام في الشهادات والوصية)

تأي الآية [يِأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَّكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مّنْكُمْ] (106) لتكمل سلسلة الأحكام في السورة، ولتثبت شمولية الإسلام لكل شؤون الحياة، من أمور الطعام والشراب، إلى الزوجات والعلاقات الأسرية إلى أحكام الحدود والعلاقات الدولية إلى المعاملات والشهادات والوصية.

تأمل معي - مرة أخرى - آية تمام الدين وشموله لكل جوانب الحياة:

[ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلأَسْلاَمَ دِيناً](3).

واحمد الله تعالى على النعمة التي أتمها عليك في هذا الدين وأحكام شريعته الغراء.

### مقاصد الشريعة في السورة

ولأن سورة المائدة هي سورة الحلال والحرام في الإسلام، فهي السورة الوحيدة التي جمعت مقاصد الشريعة الإسلامية الخمسة:

- 1. حفظ الدين
- 2. حفظ النفس
- 3. حفظ العقل

- 4. حفظ العرض
  - 5. حفظ المال

فهذه السورة التي احتوت قوله تعالى [أَفَحُكُمَ ٱلْجَلِهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن ٱلله حُكْماً لَقَوْمٍ يُوقِنُونَ ] تريد أن ترشدنا إلى أن شرع الله تعالى هو أحسن شرع لضمان مصلحة البشرية في الدنيا والآخرة، وذلك من خلال:

- 1. حفظ الدين: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ] (54) فأول ما تمتم به الشريعة هو حفظ الدين وترك الكفر.
- 2. حفظ النفس: [مِنْ أَجْلِ ذٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِى إِسْرَءيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعاً] (32) وفيها تحريم قتل النفس.
- 3. حفظ العقل: [إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلاْنصَابُ...] (90) والغاية من تحريم الخمرة هي حفظ العقل.
- 4. حفظ العرض: [مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ] (5) (في تحريم العلاقة بين الجنسين قبل الزواج).
  - 5. حفظ المال: [وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَآقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا] (38).

فمقاصد الشريعة الخمسة قد ذكرت في سورة المائدة لتثبت لنا أن الأوامر والنواهي المطلوب إيفاؤها إنما هي لضمان مصلحة الناس ضمن المحاور الخمسة المذكورة.

# مراجعة العقود يوم القيامة

متى تراجع العقود؟ يوم القيامة. ولذلك كان الختام الرائع للسورة.

[يَوْمَ يَجْمَعُ ٱلله ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُواْ لاَ عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلفُيُوبِ] (109).

لاحظ ترابط آيات السورة، ففي البداية (أوفوا بالعقود) وفي وسط السورة

[يَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلَّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبّكَ] (من أحكام الحلال والحرام) لتحتم السورة به [يَوْمَ يَجْمَعُ ٱلله ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ].

وفي ختام السورة تأتى قصة سيدنا عيسى عليه السلام وتبرؤه من الذين ضلوا عن سبيله من النصاري. وهذا يفيد في التبرؤ من التقليد الأعمى للآخرين، فكيف ستتبعوهم يا مسلمين وسيدنا عيسى عليه السلام نفسه سيتبرأ منهم يوم القيامة.

ولأهمية ذكر يوم القيامة في حث الناس على الإيفاء بعهودهم تأتي هنا آية رائعة: [قَالَ ٱلله هَاذَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ...] (119).

والصادقون هم الذين يوفون بعقودهم مع الله ومع الناس.

### لماذا سميت سورة المائدة بهذا الاسم

وأحيراً بقى أن نشير إلى سبب تسمية السورة بسورة المائدة وهل هذا بسبب ذكر قصة المائدة، فالسورة تتحدث عن الوفاء بالعقود، فما الذي يربط بينها وبين المائدة:

[إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَاء قَالَ ٱتَّقُواْ ٱلله إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ قَالُواْ نُرِيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَّ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّاهِدِينَ & قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ٱللهمَّ رَبَّنَا أَنزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَاء تَكُونُ لَنَا عِيداً لإَوَّلِنَا وَءاخِرِنَا وَءايَةً مَّنْكَ وَٱرْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّازقِينَ ﴿ قَالَ ٱلله إِنَّى مُنَزَّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكْفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِّي أُعَذَّبُهُ عَذَاباً لاَّ أُعَذَّبُهُ أَحَداً مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ] (112 - 115).

فالآية الأخيرة هي آية محورية [قَالَ ٱلله إنّي مُنزّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكْفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ...] (أي فمن ينقض العهد بعد إنزال المائدة)، فارتبطت قصة المائدة بقصة قوم طلبوا آية من الله تعالى فأعطاهم ربهم ما طلبوا وأحذ عليهم عهداً شديداً، إن نقضوه فسوف يعذّبون عذاباً شديداً. أما بالنسبة لأمتنا، فقد أعطاها الله تعالى في هذه السورة الآية المحورية [ٱلْيَوْمَ الْكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلأسْلاَمَ دِيناً] هذه الآية منحة ربانية مشابحة للآية التي أعطيها الحواريون (المائدة)، وهم قد وفوا بعهدهم فهل سيفي المسلمون بعهدهم؟

من فضلك وأنت تقرأ سورة المائدة، استشعر عظم النعمة التي أتمها ربنا علينا بإتمام الدين، وجاهد نفسك للإيفاء بعهد الله تعالى في كل أمور حياتك.

# سورة الأنعام

سورة الأنعام (مكية) وهي أول سورة مكية في ترتيب المصحف (سور البقرة إلى المائدة كلها سور مدنية)، نزلت بعد سورة الحجر وعدد آياتما 165 آية.

#### ليل أبيض

رافق نزول هذه السورة ميزات عديدة. فهي أولاً نزلت على قلب النبي  $\rho$  جملة واحدة (في ليلة واحدة)، بينما نلاحظ أن كل السور الطوال في المصحف كانت تتنزّل آياتها متفرقة. ولعل من أجمل ما يميّز هذه السورة أنها نزلت يحفها سبعون ألف ملك لهم زجل – أي صوت رفيع عالي – من التسبيح يسد الخافقين، وكل هذا في وقت الليل. فما أروع هذا الموكب الملائكي المهيب في جنح الليل وهو يرافق نزول هذه السورة الكريمة، مما يعطي ظلالاً رقيقة تجعلنا نترقب مضمون السورة وهدفها.

#### هدف السورة

تبدأ السورة بقوله تعالى: [ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوٰتِ وَٱلأَرْضَ]، فتشعر أخي المسلم من بداية السورة بمدفها ومحورها الأساسي، ألا وهو توحيد الله عز وجل وعدم الشرك به أبداً، وأن لا يكون في قلبك غير الله تبارك وتعالى.

وتتكرّر مسألة توحيد الله تعالى وعدم الشرك به 49 مرة في السورة، في 49 آية أي حوالي (30%) من مجموع السورة. ولهذا نعلم سبب نزولها بهذه الهيبة ولماذا كان يحفها سبعون ألف ملك كما ويمكننا أن نستشعر الحكمة من نزولها ليلاً، فإنَّ جوَّ الليل يناسب هذه الروحانيات.

#### المخاطبون في السورة

في خضم الأفكار والمذاهب ومناهج الحياة المختلفة - سواء أكانت هذه الأفكار عبادة للأصنام أو لقوى الطبيعة كما في عصر النبي، أو إلحاداً وإنكاراً لوجود الله كما في عصرنا الحديث - تأتي سورة الأنعام لترد على كل هؤلاء من خلال الحديث عن قدرة الله وعظمته في الكون. ولهذا فإن السورة تخاطبك أيها المؤمن أولاً، لتزيد من إيمانك بالله وحبك له وإخلاصك في عبادته. وإلى جانب ذلك فهي تعطيك مادة للرد على الماديين ومنكري وجود الله: من خلال الحديث عن قدرة الله في الكون، ثم نقض زعم الملحدين بأنّ الطبيعة هي التي خلقت الكون، أو أن الكون خلق صدفة، فالإتقان والإبداع في الكون هما أكبر دليلين على عظمة الخالق حل وعلا وتوحيده.

وتخاطب هذه السورة فريقاً ثالثاً، وهم الناس الذين يؤمنون بالله لكنهم لا يريدون أن يطبّقوا هذا الإيمان في سلوكهم. فتوضح لهم - كما سيتبين معنا في آخر السورة وفي سبب تسميتها - أنّ الإيمان لا يتحزأ، وأنه يجب أن يطبّق على الاعتقاد القلبي وعلى السلوك معاً. وهنا نفهم أهمية نزولها دفعة واحدة، وذلك للتأكيد على أن التوحيد متكامل جملة واحدة في الاعتقاد والتطبيق.

# ترابط سور القرآن

وقبل أن نبدأ باستعراض آيات السورة، لا بد أن نلاحظ تسلسل سور القرآن في الحوار مع غير المسلمين: فسور البقرة وآل عمران والنساء والمائدة خاطبت أهل الكتاب في محاور مختلفة، بينما سورة الأنعام اختصت بخطاب المشركين (وخاصة مشركي مكة، لذلك كانت السورة مكية).

وهناك ملاحظة لطيفة أخرى في العلاقة بين السورة والسورة التي قبلها. فسورة المائدة ختمت بقوله تعالى: [لله مُلْكُ ٱلسَّمَا وَ وَٱلاْرْضِ وَمَا فِيهِنَ] كأنها تمهد لبداية سورة الأنعام [ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَا وَ وَٱلاْرْضَ].

كلمتان تغمران القلب حباً (قل وهو).

إنَّ لسورة الأنعام ترتيباً معيناً تسير وفقه من أول السورة إلى آخرها، وهو أن ترد أربع أو خمس آيات تتحدث عن قدرة الله تعالى في الكون ثم تليها بعد ذلك آيات أخرى تواجه الماديين ومن ينكر وجود الله ومن يزعم أنّ الطبيعة هي التي خلقت الكون... وهكذا تسير الآيات من أول السورة إلى آخرها على هذا المنوال.

وأكثر آيات السورة تبدأ بإحدى الكلمتين: (قل أو هو). فما سبب تكرارهما..؟! وما علاقتهما بمحور السورة؟

إنّك عندما تقرأ كل آية تبدأ بكلمة [هو]، تجد أنها تتحدث عن قدرة الله، كقوله تعالى [وَهُوَ ٱللّٰهِ فِي ٱلسَّمَاٰوتِ وَفِي ٱلأَرْضِ] [وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَقَّكُم بِٱلَّيْل] كقوله تعالى [وَهُوَ ٱلله فِي ٱلسَّمَاٰوتِ وَفِي ٱلأَرْضِ] [وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاٰوتِ وَٱلأَرْضَ]. وأما آيات وأهُوَ ٱلْذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاٰوتِ وَٱلأَرْضَ]. وأما آيات مواجهة الكفار – والتي تخاطب النبي (كما تخاطب كل مؤمن) وترشده إلى كيفية مقارعتهم بالحجة – فتبدأ بكلمة [قل]: [قُلْ أَيُّ شَيْء أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ ٱلله شَهِيدٌ بِيْنِي وَبَيْنَكُمْ] (19).

[قُلْ مَن يُنَجِيكُمْ مِّن ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ & قُلِ ٱلله يُنَجِيكُمْ مِّنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ & قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن كُلِّ كَرْبٍ & قُلْ هُوَ ٱلله مَا لاَ يَنفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا] تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ] (63-65) [قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُونِ ٱلله مَا لاَ يَنفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا] تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ] (71). فكأنّ الآيات تخاطب القارئ قائلة: استشعر في نفسك من هو القادر حتى تملأ قلبك من حبه، ثم انطلق في مواجهة من يشكك في إيمانك بوحدانيته وعظمته.

بعد أن شوقتنا هذه المقدمات، تعال معي أخي المسلم لنعيش مع آيات القدرة والمواجهة في السورة.

# بداية السورة موجة آيات القدرة.

تبدأ السورة بثلاث آيات تظهر قدرة الله تعالى: [ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَا وَ وَٱلاَّرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ & هُوَ ٱلسَّمَا وَ وَٱلاَّرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ & هُوَ ٱللَّذِى خَلَقَكُمْ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلُ مُسمَّى عِندَه] وبعدها قوله اللهِ عَلَى السَّمَا وَ وَفِي ٱلاَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تعالى: [وَهُوَ ٱلله فِي ٱلسَّمَا وَقِي ٱلاَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا

تَكْسِبُونَ]. وقوله تعالى: [فَقَدْ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقّ لَمَّا جَاءهُمْ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَاء مَا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ] (5).

فهذه الآيات تدعو مَنْ يقرأها إلى أن يستشعر قدرة الله تعالى.. فإذا وجد إدباراً من الكفار المنكرين، استشعر عظم حرمهم ومدى حرأتهم وضلالهم، وواجههم بآياتها.

#### الزمان.. والمكان

وتلاحظ في الآيات معنى لطيفاً.. فالآية (12) تقول: [قُل لّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَ وَ وَاللّهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلنَّلِ السَّمَ وَ الْأَرْضِ قُل للله]، والآية (13) تقول: [وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلنَّلِ وَٱلنَّهَارِ]. الأولى تذكر أنّه ملَكَ المكان [ٱلسَّمَ وَ الْأَرْضِ] والثانية تذكر أنه ملَكَ [ٱلنَّهَارَ] أي الزمان، فسبحان من خلق الزمان والمكان وأخضعهما لملك [ٱلنَّلُ وَٱلنَّهَارَ] أي الزمان، فسبحان من خلق الزمان والمكان وأخضعهما لملكه.

#### ما العلامة . ؟!

فإذا عرفت أنّ الله ملك الزمان والمكان.. فاقرأ بعد ذلك آية المواجهة الرائعة: [قُلْ أَغَيْرَ ٱلله أَتَّخِذُ وَلِيًا فَاطِرِ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلاَ يُطْعَمُ قُلْ إِنّى أَفُرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَمَ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ] (14) [قُلْ إِنّى أَخَافُ أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ مَنْ أَسْلَمَ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ] (14) [قُلْ إِنّى أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ] (15) [مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَلِكَ ٱلْفُوزُ ٱلْمُبِينُ] (16). فالآيات تريد منك أحي المسلم أن تتحرر من كل مظاهر العبودية لغير الله، أو الخوف من مخلوق، فتلك علامة المعرفة وغرة التصديق.

لاحظ في كل ما سبق أن كلمة (قل) تأتي دائماً بعد كلمة (هو)، وكأنّ المعنى: استشعر من (هو) الله واملاً قلبك بحبه، ثم تحرك و (قل)من هو الله وادع إليه وواجه كل من يشرك به.

### حادثة عملية في المواجهة

ثم تأتي جماعة من الكفار ليقولوا للنبيّ ن الكيار على رسالتك؟من

يشهد لك أنك نبي؟ ومن يشهد أنّ إلهك واحد؟ فلقد سألنا اليهود عنك ليشهدوا لك فقالوا لا يوجد عندنا دليل.. فترد عليهم إحدى آيات المواجهة (الآية 19): [قُلْ أَيُّ شَيْء أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ ٱلله شَهِيدٌ بِيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَىَّ هَاذَا ٱلْقُرْءانُ لأَنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَن بَلَغَ أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ ٱلله ءالِهَةً أُخْرَىٰ قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِىء مّمًا تُشْرِكُونَ ] فهل في الكون كله أعظم من شهادة الله سبحانه وتعالى لنفسه ولنبيه.

ومع أن السورة توجهت بالخطاب أساساً للمشركين - كما أسلفنا - لكنها تلمح في الآية (20) إلى اليهود الذين أنكروا وجود الدليل على نبوة محمد (الله على آتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمْ...].

# مشاهد حية من يوم القيامة

وأحياناً تشعرك الآيات أنك تشاهد مناظرها وتسمع أهلها..

فها هم يقفون أمام جهنم [وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكُذّب بِتَايَّتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ] (27). ثم تنقلك الآيات إلى وقفة جليلة مهيبة، لطالما كذّب بها الكفار وأنكروها، وقفة أمام جبار السماوات والأرض [وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِهِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَلٰذَا بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ ٱلعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ] (30). وانظر إلى هؤلاء المثقلين المتعبين من الفسّاق والفجار بأحمالهم الثقيلة.. أنظر إليهم [وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ أَلاَ سَاء مَا يَرَرُونَ] (31).

# الصبر والتثبيت عند المواجهة

ولا تكتفي الآيات بمد النبي  $\rho$  (وبالتالي كل الدعاة إلى الله) بالحجج والردود اللازمة لمواجهة الكفار فحسب، بل أنها تثبته وتعينه على الصبر على ما يلقاه من التكذيب: [وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِىء بِرُسُلٍ مِّن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُمْ مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ] (10)، وتقول أيضاً: [وَلَقَدْ كُذّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ

عَلَىٰ مَا كُذَّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرُنَا...] (34).

ولكن قمة التثبيت تأتي في قوله تعالى: [قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَذَّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بِئَايَاتِ ٱلله يَجْحَدُونَ] (33). يا محمد، إن هؤلاء لا يكذّبون شخصك، إنهم يكذّبون الله وآياته، فهو ولّيك وناصرك من دونهم.

# كلمات كالموج الهادر

وتمضي الآيات على نفس السياق: آية قدرة فآية مواجهة. فتأتي آية رائعة في بيان قدرة الله تعالى:

[وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي ٱلأرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمٌ أَمْثَلُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلكِتَابِ مِن شَيْء] (38).

فإذا جحد هؤلاء الظالمون بكتاب الله، تبدأ الآيات في الشدة بمواجهتهم.

[قُلْ أَرَأَيْتُكُم إِنْ أَتَكُمْ عَذَابُ ٱلله أَوْ أَتَتْكُمْ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱلله تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ] (40).

وتحذرهم من التمادي في المعاصي حتى لا تطبّق عليهم السنّة الكونية في البشر [حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُّبْلِسُونَ] (44).

وتأتي موجة جديدة من آيات المواجهة التي تبدأ بكلمة [قل]:

[قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ ٱلله سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارِكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَّنْ إِلَهُ عَيْرُ ٱلله يَأْتِيكُمْ بِهِ ٱنْظُرْ كَيْفَ نُصَرّفُ ٱلأَيْتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ﴿ قُلْ أَرَأَيْتَكُمْ عَنْرُ ٱلله يَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ] (46-47). إِنْ أَتَكُمْ عَذَابُ ٱلله بَعْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ] (46-47). إِنْ سياق الآيات والكلمات يرقق المشاعر ويجعل القلب يخشع ويرغب في القرب من الله.

# أسلوب جديد في المواجهة

ولأن الآيات تجهّز النبي  $\rho$  ليواجه قومه بالدعوة، فإنها تستخدم أسلوباً جديداً في الآية (57) ففي قوله تعالى: [قُلْ إِنّى عَلَىٰ بَيّنَةٍ مّن رّبّى وَكَذَّبْتُم بِعِد..] تأكيد على الثوابت العقائدية، وثقة بالنفس تمز الطرف الآخر. وهي طريقة دعوية مفيدة نتعلمها من آيات السورة.

#### شمول العلم والقدرة

وتبدأ الآيات في موجة جديدة من عرضها لقدرة الخالق، في سياق يهز القلب ويحرك أوتاره: [وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَعرك أوتاره: [وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ ٱلأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ ٱلأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ] (59) وكأنك ترى الورقة وهي تسقط في الصحراء أو على جبل أو في قاع بحر..

ومن الذي يتوفى الأنفس؟ إنه الله [وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّاكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ] (60) فكيف تشركون به؟

ومن الذي شمل الخلق علماً وعدداً؟إنه الله [وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُم حَفَظَةً] (61) أي ملائكة تحفظكم من الآفات وتكتب أعمالكم من الحسنات والسيئات.

ومن الذي ينجي العباد من مهالك البر والبحر؟ إنه الله [قُلْ مَن يُنَجّيكُمْ مِن ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ] (63). فكيف تشركون به؟

فإن شكّك أحد في ذلك فإن الآية ترد عليه بقوة: [قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ] (65) فمن الذي يخرج عن قدرته أو يغيب عن شمول علمه سبحانه وتعالى..؟!

فما هو شعور المؤمن الذي يقرأ سورة الأنعام؟ إنه يشعر أن مشاعره تحتر وهي تنزل على النبي ليلاً في موكب من الملائكة.. يشعر بصوت الملائكة وهم يسبّحون الله لعظمة هذه السورة.. فهذه السورة تزلزل النظرة الإنسانية وتطوف بالإنسان لتأخذه إلى ملكوت السموات والأرض والنهار والليل والبر والبحر والشمس والقمر

والنحوم.. تريك الجنات المعروشات.. إنها تطلعك على ملك الله عز وحل.. حتى تصل إلى آية أحرى من آيات القدرة [وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاٰوٰتِ وَٱلاْرْضَ بِٱلْحَقِّ وَيَوْمَ يَنْفَخُ فِى ٱلصُّورِ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَاٰدَةِ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ] (73).

# رحلة مؤمنة: سيدنا إبراهيم وقومه

وتبدأ السورة بعد ذلك في عرض قصة إبراهيم ونظره في مظاهر قدرة الله في الكون.. ليسير نسق الآيات بين القدرة والمواجهة. إن هذه القصة ليست منفصلة عن ترتيب السورة بل إنها وظفت لتخدم الهدف تماماً.

يقول تعالى: [وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَا وَٱلاْرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ & فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ رَأَى كَوْكِباً قَالَ هَاذَا رَبّى فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لا أَلْمُوقِنِينَ & فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّيْلُ رَأَى كَوْكِباً قَالَ هَاذَا رَبّى فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ الله الله عليه السلام ينظر في أَحِبُ ٱلأَفِلِينَ] (75-76). إنه ترتيب السورة نفسه، فإنه عليه السلام ينظر في قدرة الله تعالى: [فَلَماَّ رَأَى ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَاذَا رَبّى هَاذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَقَوْمِ إِنّى بَرِىء مّمَّا تُشْرِكُونَ] (78). نعم لأنَّ الإله لا شك أنه أعظم من هذا كله ولذلك قال: [إنّى وَجَهْتُ وَجُهِى لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَا وَٱلْأَرْضَ حَنِيفاً هَذا كله ولذلك قال: [إنّى وَجَهْتُ وَجُهِى لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَا وَٱلأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ] (79). وبعد استخدامه لأسلوب عرض آيات القدرة تبدأ المواجهة [قَالَ أَتُحَاجُونِي فِي ٱلله وَقَدْ هَدَانِي...] (80) مع تركيزه على نفي الشرك وتوحيد الله [وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْركُونَ بِهِ إِلاَّ أَن يَشَاء رَبّى شَيْعاً] (80).

لذلك أثنى الله على هذا الأسلوب الدعوي بقوله تعالى: [وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَالَى: [وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَالَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ...] (83).

ومن جمال القرآن أنك ترى قصص الأنبياء تتكرّر في القرآن الكريم، لكنها في كل مرة تخدم هدف السورة التي تذكر فيها، بإعجاز يعجز البشر عن الإتيان بمثله. فسورة الأنعام مثلاً أوردت جانباً من قصة سيدنا إبراهيم والذي يتعلق بنظره في آيات الله واستخدامه أسلوب القدرة والمواجهة في الدعوة إلى الله فلم ترد قصة

إبراهيم عليه السلام حين رماه قومه في النار مثلاً، لكنها وظفت لتخدم هدف السورة وسياقها.

#### التحذير الشديد من الشرك

وفي التعقيب على قصة إبراهيم تأتي آية محورية في التحذير من الشرك:

[ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَنَهُمْ بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَهُمُ ٱلاْمْنُ وَهُمْ مُّهْتَدُونَ] (82).

لما نزلت هذه الآية شق ذلك على أصحاب رسول الله، قالوا: وأيّنا لم يظلم نفسه؟ فقال رسول الله: ليس كما تظنون، إنما هي كما قال العبد الصالح لابنه (أي سيدنا لقمان): إن الشرك لظلم عظيم.

وحتى في الحديث عن أحب الخلق إلى الله، وهم الأنبياء، تقول الآيات بوضوح [وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُمْ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ] (88).

# قدرة ومواجهة في نفس الآية

نصل إلى الآية (91) والتي اشتملت في أولها على آية من أروع آيات القدرة: [وَمَا قَدَرُواْ ٱلله حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ ٱلله عَلَىٰ بَشَرِ مّن شَيْء...] (100).

وقف النبي  $\rho$  يوماً في أصحابه وتلا هذه الآية، ثم قال: يمجّد الله نفسه، يقول: أنا الملك، أنا القدوس... وأخذ بترديد أسماء الله الحسنى، فنظر الصحابة إلى المنبر، وكان يرجف برسول الله من وقع عظمة الله تعالى. إن الجماد والخشب قد اهتزا لجلال الله تعالى، بينما هناك قلوب لم تتحرك من خشيته أو لجلاله، فتواجه الآية في نصفها الثاني هؤلاء: [قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِى جَاء بِهِ مُوسَىٰ نُوراً وَهُدًى للنَّاس... قُل ٱلله ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ] (91).

# عودة إلى آيات القدرة: ألا تشعر بحبه؟

وتبدأ مع الآيات (95 - 103) موجة رائعة من إظهار قدرة الله في جمال

الخلق وإبداعه: [إِنَّ ٱلله فَالِقُ ٱلْحَبِ وَٱلنَّوَىٰ يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَمُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَٰلِكُمُ ٱلله فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ] (95) [فَالِقُ ٱلإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكَناً وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ] (96) يظهر الله تعالى هنا قدرته في مثالين محتلفين: مرة في أنه فالق الحب والنوى على صغرهما ومرة أخرى أنه فالق الإصباح ومظهره من ظلمة الليل على اتساعه.

إن السورة تمز الفطرة الإنسانية التي تعرف ربحا جيداً وتدين له بالوحدانية، لكن ركام الشرك قد يغطي هذه الفطرة في بعض الأحيان، فتأتي السورة لهز هذه الفطرة وكسر مظاهر الشرك عنها لتعود إلى الله وتوحيده. لذلك فإنها تخاطب المشركين بقولها: [بَدِيعُ ٱلسَّمَاوٰتِ وَٱلاْرْضِ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَّهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْء وهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمً] (101) هل هناك من يجادل في هذا..؟ فمن الذي حلق وأبدع؟! إنه رب القدرة وحده لا شريك له: [أنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلِقُ كُلِّ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْء وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيم & ذَلِكُمُ ٱلله رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَيْء فَكِيلٌ & لاَ تُدْرِكُهُ ٱلاْبْصَلُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلاْبْصَلُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلاَبْصَلُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلاَبْصَلُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلاَبْصَلُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلاَبْصَلُو وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلاَبْصَلُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلاَبْصَلُو وَهُوَ اللّهِ مَالِكُ وَهُوَ يُعَلِي عَلَى اللهُ وَلَعُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَعُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ يَدُوكُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَوْ يَدُوكُ الاَبْصَلُو وَهُو يَدُوكُ الاَبْصَلُو وَهُو اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُونُ اللهُ وَلَوْ يَدُوكُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ يُدُولُكُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ يُدُولُكُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ يَعْمُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ يُدُولُكُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِو اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا ا

كل ذلك لتأتي الآية المحورية رقم 104 [قَدْ جَاءكُمْ بَصَائِرُ مِن رَبّكُمْ].

لقد اتضحت مظاهر عظمة الله تعالى وقدرته وقوته في الكون [فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا] (104) فمن آمن وصدق فهو المستفيد ومن كفر فهذا هو العمى الحقيقى: عمى القلب والذي هو أخطر من عمى البصر.

[أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ] (104)

ولتصوير الفرق بين الإيمان والكفر تستعمل السورة أكثر من مثال وأكثر من تشبيه، فهي في الآية السابقة 104 تشبه الكفر بالعمى، لكنها في الآية (122) تذهب إلى أبعد من هذا بكثير:

[أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ

فِي ٱلظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ]. بعد أن رأينا كل هذه الآيات المعجزات على وجود الله وتوحيده، ماذا يكون حال من يكفر؟ إنه كالميت، لكن من رحمة الله تعالى أنه يهديه، فيحييه من جديد، لا بل أكثر من ذلك، يجعل له نور التوحيد والهداية ليمشي به في الناس ويدهّم على طريق الله. مثال رائع بالمقارنة مع من يقبع في الظلمات ولا يريد حتى أن يفكر بالخروج منها، بل أن كفره وظلامه مزيّن له بأبحى صورة...

# سبب التسمية: توحيد في القصد والعمل

ويبقى سؤال أحير وهو: لماذا سميّت هذه السورة بالأنعام؟

إن الأنعام هي المواشي التي يقوم الناس برعيها ويأكلون لحمها، ولكن ما العلاقة بين الأنعام وبين سورة تتحدث عن توحيد الله تعالى.

إن العلاقة بينهما وثيقة جداً، فإن السورة تناولت موضوع توحيد الله تعالى، وهي تحذر الناس من الاعتقاد بأنّ التوحيد يكون بأنْ يقول المرء في نفسه أنا أوحد الله وواقع حياته لا يشهد بذلك، بل ينبغي أن يوحد الله اعتقاداً وتطبيقاً.

فكثير من الناس يوحدون الله اعتقاداً فهو يجزم بهذا الأمر ولا مجال للنقاش أو الشك في توحيده لله عزّ وجل ولكن إذا تأملنا واقع حياته، وهل يطبق شرع الله تعالى في كل تصرفاته فإننا سنجد أنّ الأمر مختلف.

إنّ توحيد الله تعالى لا يكون في الاعتقاد فحسب بل لا بد من توحيده في كل تصرفاتنا وحياتنا اليومية...

وسبب تسمية السورة بالأنعام أنّ العرب كانوا ينظرون للأنعام على أنها ثروتهم الأساسية وعصب حياتهم، فتعاملوا معها على أنها تخصهم ولا علاقة لله تعالى بها - بزعمهم - يقول تعالى: [وَجَعَلُواْ لله مِمَّا ذَراً مِنَ ٱلْحَرْثِ وَٱلانْعَامِ نَصِيباً فَقَالُواْ هَلَذَا لله بِزَعْمِهِمْ وَهَلَذَا لِشُرَكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشُركَائِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى ٱلله وَمَا كَانَ لله فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُركائِهمْ سَاء مَا يَحْكُمُونَ] (136).

وبعد ذلك يقول [وَقَالُواْ هَاذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ لاَّ يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَن نَشَاء بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرَّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَّ يَذْكُرُونَ ٱسْمَ ٱلله عَلَيْهَا ٱفْتِرَاء عَلَيْهِ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرَّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَّ يَذْكُرُونَ ٱسْمَ ٱلله عَلَيْهَا ٱفْتِرَاء عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ & وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَاذِهِ ٱلانْعَامِ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَإِن يَكُن مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاء سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزُوْجِنَا وَإِن يَكُن مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاء سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ] (138 - 139).

فهذا تحذير من توحيد الله اعتقاداً فقط دون أن يكون لهذا التوحيد أثر في التطبيق.. فإياكم ثم إياكم أن توحدوا الله تعالى في الاعتقاد وتخالفوا ذلك في التطبيق. لهذا اختار ربنا نوعاً من أخطاء التطبيق وسمى به السورة حتى يخاف المرء ويسأل نفسه عن التطبيق كلما قرأ آيات التوحيد وعدم الشرك.

### طريق السلامة

ولأن التوحيد يشمل الاعتقاد والتطبيق جاء ختام السورة [قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي للله رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ & لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي للله رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ & لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْء وَلاَ تَكْسِبُ كُلُ أَوْهُو رَبُّ كُلِّ شَيْء وَلاَ تَكْسِبُ كُلُ نَفْسٍ إِلاَّ عَلَيْهَا] (162 - 164).

فمن كانت له هذه القدرة أحق بأن يكون له التوحيد الخالص في كل مظاهر حياتنا الفكرية والروحية والعملية.

هذه المعاني كلها تلخصت في ثلاث آيات محورية في المواجهة على مدار السورة:

[قُلْ أَغَيْرَ ٱلله أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ ٱلسَّمَاوٰتِ وَٱلأَرْضِ] (14).

[أَفَغَيْرَ ٱلله أَبْتَغِى حَكَماً وَهُوَ ٱلَّذِى أَنَزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَابَ مُفَصَّلاً...] (114).

[قُلْ أَغَيْرَ ٱلله أَبْغِي رَبّا...] (164).

فهذه الآيات الثلاث ركزت على محاور التوحيد الثلاثة وهي التوحيد في الربوية وفي الحجبة وفي الاحتكام لشرع الله تعالى.

#### ختام السورة: الاستخلاف

بعدما أكد الله تعالى من خلال آيات السورة ملكه للأرض وإبداعه لها وتصرفه فيها، أعطانا الأرض واستخلفنا عليها: [وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَئِفَ ٱلْأَرْض] (165).

وهنا لفتة لطيفة في الربط بين هدف سورة الأنعام وهدف سورة البقرة (المسؤولية عن الأرض). كما أنّ الختام هنا يمهّد لسورة الأعراف التي تناولت موضوع الصراع في الأرض بين الحق والباطل: [... وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ليّبْلُوكُمْ فِي مَا آتَكُمْ] (165).

وانظر هنا لعلاقة السور الرائعة مع بعضها:

وكأنّ السور الثلاث توجه رسالة موحدة: يا مسلمون، بعد أن فهمتم أهمية توحيد الله في التطبيق كما في الاعتقاد (سورة الأنعام)، فإن الله قد أعطاكم هذه الأرض لتطبّق وا شرعه عملياً، فأنتم يا أمة محمد مسؤولون عنها (سورة البقرة) فأين أنتم في الصراع على الاستخلاف بين الحق والباطل (سورة الأعراف)؟

# سورة الأعراف

سورة الأعراف (مكية) نزلت بعد سورة (ص) وهي في المصحف بعد سورة الأنعام وعدد آياتما 206.

#### قذائف الحق على الباطل

نزلت السورة في وقت كان الصراع فيه على أشده بين المسلمين والكفار. وبالتحديد في الوقت الذي أمر به النبي (ρ) بالجهر بالدعوة. إنها مرحلة جديدة، مرحلة فيها الإعلان والمواجهة، وقد يخجل البعض أو يخاف الأذية.. أنزلت السورة في هذا الظرف وهذا الجو، لتتحدث عن الصراع بين الحق والباطل وأن هذا الصراع سنة كونية دائمة ومستمرة منذ خلق الله الخلق إلى نهاية يوم القيامة.

فبدأت السورة بالصراع بين آدم وإبليس مع بدء الخليقة وأتبعته بالحوار بين أهل الجنة وأهل النار، وكأن المعنى: هذه هي نتيجة الصراع: فريق في الجنة وفريق في النار. وبعد ذلك رسمت خطاً بيانياً يظهر الصراع في تاريخ البشرية بين كل نبي وقومه، ويظهر أن نهاية الصراع دائماً هي هلاك الظالمين بسبب فسادهم. وبين كل مقطع من هذه المقاطع تسألك السورة: أين أنت من هذا الصراع؟ حدّد موقفك.

وهذا المحور لمناسب جداً لجو الصحابة في المرحلة المكية كما أنه ينعكس على الناس جميعاً في كل زمان ومكان. ففي كل عصر سيعيش الناس مواقف صراع بين الحق والباطل على مستوى الدول والأمم وعلى مستوى الحياة الشخصية أي بين الإنسان ونفسه.

#### ريما أنت السبب.!

والهدف الذي تدور حوله أحداث السورة ومعانيها هو ضرورة تحديد الموقف وسط الصراع.. حدد موقفك يا مسلم.. في أي الفريقين أنت؟ لا تكن من المتفرجين.

وهذا المعنى يبدو واضحاً في قصص الأنبياء الواردة في هذه السورة، والتي ركّزت على الفصل بين المؤمنين الذين أنجاهم الله تعالى وبين الكفار، مع عدم ذكر أي فئة سلبية أو متفرحة، لأن الأصل أن يكون للإنسان موقف محدد في حياته. ففي قصة نوح مثلاً نرى أن حتام القصة كان: [فَكَذَّبُوهُ فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ فِي الفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِئَايَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْماً عَمِينَ] (64) وفي قصة هود:

[فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِغَايِّتِنَا وَمَا كَانُواْ مُصَوْمِنِينَ] (72). وفي قصة لوط: [وَمَاكَانُ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلا أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ] (82) [فَأَنجَيْنَاهُ وَاللَّهُ إِلاَّ ٱمْرَأَتَه] أَد وفي قصة شعيب: [قَالَ ٱلْمَلاَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ... فِي مِلَّتِنَا] وَقَالَ ٱلْمَلاَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ... لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ] (88). وفي قصة صالح: [قَالَ ٱلْمَلاَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ... لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ] (75).

وكأن المعنى في هذا كله إما أن تكون مع (الذين آمنوا معه) وإما أن تكون مع (الذين كذبوا بآياتنا) فلا وجود للفئة المتفرجة في هذه القصص.

# (فَلاَ يَكُن فِي صَدْركَ حَرَجٌ مّنْهُ)

بداية السورة تعلن هذا المعنى بوضوح [كِتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مّنْهُ] (2) مطلوب منك الجهر بتعاليم الإسلام، لا تستح من نظر أحد أو انتقاده. فأحياناً من قوة الباطل أو انتشاره قد يخجل البعض من إظهار الحق. لا تخجلي من حجابك ولا يخف مسلم من إيذاء أحد له. المسلم الحق يحزم أمره ويحسم قضاياه لأن الله قال له في افتتاح السورة [فَلاَ يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مَنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ]. هذه الآيات كما أشرنا سابقاً كانت عنواناً لبداية مرحلة الدعوة

الجهرية.

الآية الثالثة تلح على نفس المعنى: [ٱتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مّن رَّبِكُمْ وَلاَ تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء] فهنا طلب جازم باتباع الحق فوراً بلا تردد أو سلبية أو تطلع للطرق الأخرى.

#### آدم وإبليس: فدلاهما بغرور

ومنذ بداية البشرية يبدأ الصراع بين آدم وإبليس الآيات (20 – 22)، فكيف كان إغواء إبليس لأبوينا؟ [فَدَلَّهُمَا بِغُرُورٍ] (22) أي أن طريقة الإغواء كانت بتركهما في حيرة وعدم استقرار، فكان استعمال كلمة (فدلاهما) لتشبيهها بمن يدلو دلوه في البئر ثم يتركه معلقاً وسطه دون أن يحسم مكانه. ولذلك فإن الإيجابية وحسم الأمر من أقوى جند الحق والسلبية والتردد طريق المعصية وإن كان صاحبهما مؤمناً.

#### العري: سلاح إبليس

لاحظ تركيز إبليس على نوع من أنواع الإفساد: العري، وهذا واضح في الآيات:

[فَوَسْوَسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِيُبْدِيَ لَهُمَا مَا وُورِيَ عَنْهُمَا مِن سَوْءَتِهِمَا] (20) فماذا كانت النتيجة [فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَتُهُمَا...] (22).

لذلك كان الأمر الإلهي بالستر والتحذير من كل مظاهر كشف العورات: [يُبَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُورِي سَوْءَتِكُمْ وَرِيشًا] (26).

[يَبَنِى آدَمَ لاَ يَفْتِنَنَّكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِيَرِيهُمَا سَوْءتِهِمَا...] (27).

[ينبني ءادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلّ مَسْجِدٍ] (31).

تعلَّموا يا شباب من هذه السورة، أرأيتم كثرة الآيات المحذّرة؟ تعلَّموا ستر

العورات وغض الأبصار، تعلّموا يا فتيات العفة والحشمة، واحسموا موقفكن من الحجاب بدون تردد، لأن العري سلاح إبليس منذ بدء الخليقة، وانتشاره يساعد على نشر الرذيلة وسهولة المعصية، لذلك كان التعقيب على قصة آدم قوله تعالى: [قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفُوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ...] (33).

#### لا ثالث بينهما

وبعد ذلك تقسم السورة الناس إلى صنفين: أهل الجنة وأهل النار، وتأخذك السورة بعيداً إلى يوم القيامة، حتى كأننا نسمع النداءات بين الطرفين: [وَنَادَى أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقّا فَهَلْ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقّا قَالُواْ نَعَمْ فَأَذَّنَ مُؤَذَّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَّعْنَةُ ٱلله عَلَى ٱلظَّلِمِينَ] (44).

فهما داران لا ثالث لهما، لذلك تأتي كلمة حاسمة في الآية 46 [وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ] لتفصل بين الفريقين بشكل نهائي. أما زلت متردداً؟ ألم تحسم موقفك بعد؟ اسمع إذاً نداء الاستغاثة: [وَنَادَىٰ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاء أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱلله قَالُواْ إِنَّ ٱلله حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَفِرِينَ] (50) واحتر لنفسك أي المصيرين، وأي الدارين؟!

# سبب تسمية السورة بالأعراف

فلماذا سميت السورة بهذا الاسم (الأعراف)؟ يقول تبارك وتعالى:

[وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِيمَاهُمْ] (46) أي بين الجنة والنار يعرفون أهل كل منهما فينادون أصحاب الجنة: [وَنَادَوْا أَصْحَلْبَ ٱلْجَنَّةِ أَن سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَظْمَعُونَ] (46) ويخافون من النار [وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَلُوهُمْ تِلْقَاء أَصْحَلِ ٱلنَّارِ قَالُواْ رَبَّنَا لاَ تَجْعَلْنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ & وَنَادَىٰ أَصْحَلْبُ ٱلأَعْرَافِ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ قَالُواْ مَا أَغْنَىٰ عَنكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبُرُونَ] (48-48).

فمن هم أصحاب الأعراف؟ إنهم أناس تساوت حسناتهم وسيئاتهم، فهم لم يحسموا مواقفهم وأعمالهم في الحياة. ولأن الجزاء من جنس العمل، فهم يوم القيامة

يحبسون في مكان عالٍ (يسمى الأعراف) بين الجنة والنار، ليشرفوا على المكانين. والمترددون يشملون أصنافاً كثيرة من الناس (لذلك هناك أعراف كثر وليسوا عرفاً واحداً)، فإياك أن تكون أحدهم.. أخي المسلم بادر إلى اتباع طريق الحق ولا تكن اعرافياً، بل احسم موقفك لأنك قد تحرم حتى من أن تكون مع أصحاب الأعراف في حال سوء الخاتمة والعياذ بالله.

## قصص الأنبياء: رسم بياني للصراع عبر التاريخ

وللتأكيد على الرسائل التي تحملها السورة:

- 1. أن الصراع بين الحق والباطل دائم ولن يتوقف.
  - 2 أن الباطل منهزم لا محالة.
- 3 أن السبب الأساسي لهزيمة الباطل هو البعد عن الله والفساد بأشكاله المختلفة (الأخلاقي أو الاقتصادي أو الاجتماعي).

تذكر لنا السورة قصصاً لخمسة أنبياء من أنبياء الله ومواجهتهم لأقوامهم. والملاحظ أن هذه القصص قد ذكرت مرات عدة في القرآن، فما الذي يميّزها هنا؟ إنها تخدم هدف السورة في حسم الموقف من الصراع، من خلال:

- إظهار أن عناصر المواجهة بين كل الأنبياء وأقوامهم هي تقريباً نفسها (مع نفس الكلمات أحياناً)، وكل هذا لإثبات قدم الصراع وتكراره مع تغيّر الأشخاص والأمم.

فكانت دعوة الأنبياء كلها واحدة [يُقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱلله مَا لَكُم مَّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ] (59).

[أُبَلَغُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِّي...] (68) وحتى الحجج [أَوَ عَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِّن رَبِّكُمْ...] (69).

- انتهاء إلى تكذيب الكفار [إِنَّا لَنَوَاكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ] (60)، [إِنَّا لَنَوَاكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ] (60)، [إِنَّا لَنَوَاكَ فِي سَفَاهَةِ وإنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ] (66).

- التركيز على نهاية الباطل، تحت قاعدة "الجزاء من جنس العمل".

فقوم ثمود، مثلاً، كانوا ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين، فدعاهم أمنهم إلى الاستكبار على دين الله، فكان عقابهم الرجفة (والتي يرافقها الخوف، لأن الخوف ضد الأمن). هذه القاعدة تنطبق أيضاً على قوم لوط الذين أسرفوا في الشهوة الجنسية مما أدى بهم إلى مخالفة الفطرة الإنسانية والشذوذ، وسبب ذلك الإسراف، كما بينت الآية [إنّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرّجَالَ شَهْوَةً مّن دُونِ ٱلنّسَاء بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ] (81)، لذلك كان جزاؤهم مطراً من الحجارة.

- التنبيه إلى أن سبب هزيمة الباطل إنما هو الفساد:

ففي ثمود - قوم صالح - كان فساد الترف الزائد هو الذي أهلكهم (الآية 74)

أما قوم لوط، فكان فسادهم الأخلاقي وشذوذهم الجنسي سبباً لإهلاكهم الآيات (80 - 81).

وأما مدين - قوم شعيب - فكان الفساد الاقتصادي هو المستشري فيهم: [فَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ وَلاَ تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَاءهُمْ...] (85).

- التحذير من الاستكبار، لأنه من أخطر أسباب الهلاك:

فعبارة [قَالَ ٱلْمَلاَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ...] (74) نراها تتكرر مع ثمود ومدين، كما نرى في أوائل السورة التركيز على عبارات [إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِئَايَاتِنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا...] الآيات (36 و40). ولا يمكن أن تتكرر عبارة بحذافيرها في القرآن من دون أن يكون هناك معنى مهم جداً ينبهنا إليه ربنا سبحانه.

- التركيز على نجاة النبي والذين آمنوا معه وهلك الكافرين، بدون أي ذكر لأي فئة متفرحة أو محايدة. [فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ...] [فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ...] [فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ...] [فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُ وَالَّذِينَ ءَامَنُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُ اللَّيْاتِ (64 - 72 - 83 - 88).

#### بعد كل هذا: ألا زلت متردداً

ولاحظ أخى المسلم تعقيب القرآن على هذه القصص:

[وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ ٱلسَّمَاء وَٱلاْرْضِ] (96) فهو يضع كل هذه النماذج ضمن قاعدة كونية: إما إيمان وحسم للموقف واتباع للأنبياء، وإما بأس شديد وعذاب أليم من الله.

وأنت أخى المسلم تندرج تحت هذه القاعدة، فهل ما زلت متردداً؟

إن لم تكن مع الحق فأنت مع الباطل ولو كانت نيتك غير ذلك، لأنك أضعفت أهل الحق.

وإياك أن تقول "أنا فرد ولن أغير شيئاً في معادلة الصراع". فلو كان الحق ينتصر بوجود 100 صادق ناجح، وهم الآن 99 وقد تكون أنت المتمم للمائة، وتقاعست، فأنت إذاً لم تكمل المؤمنين وأنت سبب في تراجعهم.

# قصة موسى عليه السلام

وتصل الآيات إلى قصة سيدنا موسى مع فرعون، سحرة فرعون، وبني إسرائيل. قصة من أروع القصص في عرض نماذج الحسم والتردد.

والجدير بالذكر هنا أن قصة سيدنا موسى هي أكثر قصة مذكورة في القرآن على الإطلاق (ذكرت في 29 جزءاً) (يقول النبي: رحم الله أخي موسى، لقد كاد أن يذهب بثلث القرآن). لكن سورة الأعراف هي أكثر السور تفصيلاً لعلاقة موسى بقومه خاصة بعد خروجهم من مصر (فلم تذكر مثلاً حادثة ولادته أو نشأته في قصر فرعون كما في سورة القصص)، ولذلك بدأت بالصراع مباشرة من أول آية [... فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلِيَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ] (103) [وَقَالَ مُوسَىٰ يَفِرْعَوْنُ إِلَى رَسُولٌ مِّن رَّب ٱلْعَلَمِينَ] (104)، كل هذا لنستفيد من مواقف الحسم والتردد في القصة.

# حزم بدأ بسجدة

فعندما أتى السحرة لطلب القرب من فرعون ومواجهة موسى عليه السلام، رأوا الآية الدالة على رسالته، فحسموا موقفهم خلال دقائق وكان حسمهم شديداً وفي منتهى القوة: [فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ & فَعُلِبُواْ هُنَالِكَ وَٱنقَلَبُواْ وَيَ مَنتهى القوة: وَلَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ & فَعُلِبُواْ هُنَالِكَ وَٱنقَلَبُواْ وَيَعْمَلُونَ & وَأُلْقِى ٱلسّحَدة صَلِحِوِينَ & وَأُلْقِى ٱلسّحَرةُ سَلْجِدِينَ] (118-120) بدأ إيماهم بهذه السحدة المؤمنة وتمسكوا بهذا الإيمان رغم التهديد بالهلاك والتعذيب: [قَالُواْ ءامَنَا بِرَبّ المُعلَى مَن بَهُ مُوسَىٰ وَهَارُونَ & قَالَ فِرْعَوْنُ ءامَنتُمْ بِهِ قَبْلَ أَنْ ءاذَنَ لَكُمْ...] الْعَالَمِينَ & رَبّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ & قَالَ فِرْعَوْنُ ءامَنتُمْ بِهِ قَبْلَ أَنْ ءاذَنَ لَكُمْ...]

وبعد ذلك يقول لهم فرعون [القطعن أيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مَنْ خِلاَفٍ ثُمَّ الْأَصَلّبَنَّكُمْ أَجْمَعِين] (124) فماذاكان أثر ذلك على موقفهم؟ [قَالُواْ إِنَّا إِلَىٰ الْصَلّبَنَّكُمْ أَجْمَعِين] (125-126) رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ & وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلا أَنْ ءامَنَّا بِنَايَّتِ رَبِّنَا لَمَّا جَاءِتْنَا] (125-126) هكذا في إصرار وعدم تردد رغم تحديد فرعون ووعيده، بل أنهم استمدوا الصبر والتمسوا حسن الخاتمة من صاحب الحق: [رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَقَّنَا مُسْلِمِينَ...] (126).

### فساد فرعون

بعد أن رأينا في قصص الأنبياء السابقة أنواعاً مختلفة من الفساد، تأتي قصة موسى وفرعون لترينا قمة في الفساد:

[... قَالَ سَنُقَتَلُ أَبْنَاءهُمْ وَنَسْتَحْيِى نِسَاءهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ] (127).

فكان العقاب الربابي متدرجاً لذلك الظالم وقومه:

[فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءايَاتٍ مَفَصَّلاَتٍ...] (133).

فحفّف الله عنهم، لكن [إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ] (135) فماذا كان العقاب؟ [فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي ٱلْيَمّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِئَايَاتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا

غَلِفِلِينَ] (136).

### بنو إسرائيل: سلبية وتردد

وبالمقابل، ترينا الآيات نموذجاً آخر للتردّد وهم بنو إسرائيل، فعندما قال لهم نبيّهم [ٱسْتَعِينُواْ بِٱلله وَٱصْبِرُواْ إِنَّ ٱلارْضَ لله يُورِثُهَا مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَٱلْعَلْقِبَةُ لِنَهُ مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَٱلْعَلْقِبَةُ لِللهَ مُتَقِينَ] (128) فماذا كان جوابهم؟

[قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْل أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا] (129).

فرد عليهم موسى ليعلمهم حسن الظن بالله والذي هو أمر أساسي من متطلبات الحسم:

[قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوُّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ] (129).

فالآيتان (128 - 129) تؤكدان على أن الحزم وعدم التردد أمران أساسيان في امتحان الاستخلاف على الأرض، وهذا ما لم يفهمه بنو إسرائيل.

## حتى في العقيدة

ويظهر بنو إسرائيل في مواقف أحرى توحي ألهم يعيشون بلا غاية ولا هدى حتى في أمور العقيدة. ففي الآية 138 نرى قوله تعالى [وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرءيلَ النّبِحْرَ فَأَتَوْاْ عَلَىٰ قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامٍ لَّهُمْ] لقد كانوا منذ قليل يعبرون البحر، وقد رأوا فرعون وجنده وغرقهم، فماذا كان موقفهم التالي: [قَالُواْ يُمُوسَى الْجُعَلُ لّنَا إِلّها كَمَا لَهُمْ ءالِهَةٌ قَالَ إِنّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ]. هذا السؤال الذي ينم عن قمة في الجهل أتى في نفس الآية التي تحكي قصة نجاهم ليرينا الله تعالى حالة التردد وعدم الثبات عندهم.

# (فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأُمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا)

كانت أغلب أوامر الله لبني إسرائيل تحتّ على تطبيق أمر الله ودينه بقوة. ففي الآية (145): [فَخُذْهَا بِقُوّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا].

وفي الآية (171): [خُذُواْ مَا ءاتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ...].

فكيف كان أخذهم لأوامر الله؟

تركهم موسى وذهب للقاء ربه، فماذا فعلوا؟

[وَٱتَّخَـٰذَ قَـوْمُ مُوسَـٰىٰ مِـن بَعْـدِهِ مِـنْ حُلِـيّهِمْ عِجْـلاً جَسَـداً لَّـهُ خُوارٌ] (148).

فتنكر عليهم الآيات بشدة:

[أَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّهُ لاَ يُكَلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً ٱتَّخَذُوهُ وَكَانُواْ ظَلِمِينَ & وَلَمَّا سُقِطَ فَى أَيْدِيهِمْ وَرَأَوْاْ أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُّواْ قَالُواْ لَئِن لَّمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَلْسِرِينَ] (148-149).

فهم يشكون من عدم الوضوح والحزم في تديّنهم وعلاقتهم مع الله.

وبذلك يظهر الفارق واضحاً بين السحرة وبين بني إسرائيل، بين تحدي السحرة لفرعون [فَاقُضِ مَا أَنتَ قَاضٍ] (72) وبين [قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا] (129).

بين [قَالُواْ آمَنَا بِرَبّ ٱلْعَلَمِينَ] (121) التي أتت دون تردد من السحرة، وبين [ٱجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ ءالِهَةُ] (138) التي صدرت من بني إسرائيل رغم المعجزات الكبيرة التي رأوها.

### الفررق الثلاث

وتأتي مباشرة بعد قصة موسى مع بني إسرائيل قصة أصحاب السبت الآيات (163 – 167): وملخصها أن بعض بني إسرائيل احتالوا على شرع الله فارتكبوا جرماً شديداً وهو الصيد في اليوم الذي حرّم الله عليهم العمل فيه (يوم السبت) فاختبرهم الله بإرسال السمك يوم السبت أمام أعينهم بكثرة.. فتحايلوا على الأمر وأحذوا يضعون الشباك في الجمعة ليلاً ويجمعون ما فيها صباح الأحد. فبدأ بعض المؤمنين الإيجابيين في أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، حتى يكون لهم حجة عند

لقاء الله بأنهم حاولوا الإصلاح، والهداية تأتي من الله.

أما بعض المؤمنين فقد وقفوا موقفاً سلبياً بل أحذوا يعتبون على الذين كانوا يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر. [وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةُ مَنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا الله مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ] الله مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ] (164).

أصبح هناك فرقة عاصية وفرقة إيجابية قامت بواجب الإصلاح وفرقة سلبية لم تتحرك ولم تصلح، فماذا كان مصير كل واحدة من هؤلاء؟

#### نجاة.. وعذاب.. وإهمال

لم يستجب أصحاب السبت لنصح المؤمنين فأنزل الله بهم العقوبة: [فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكَّرُواْ بِهِ أَنجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلسُّوء وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابٍ بَئِيسِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ] (165).

الفرقة الإيجابية أنحاها الله تعالى من العذاب، والفرقة العاصية أحذها الله تعالى بعذاب بئيس أما الفرقة السلبية التي آثرت موقف المشاهد المتفرج، فقد أهمل القرآن ذكرها واختلف العلماء في ذلك.

- فمنهم من قال أنهم لم يستحقوا أن يذكروا لأنهم كانوا سلبيين فلم يذكر الله لهم مصيراً وسيماهم يوم القيامة كيف يشاء...

- والرأي الثاني يرى أنهم قد دخلوا مع الظالمين وهم معنيون بقوله تعالى [وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ] فهم والذين اقترفوا المعاصي سواء في هذا الحكم، لأنهم بقوا حياديين حيال المعصية وسكتوا عنها فأصبحوا بذلك عصاة...

### منهم الصالحون ومنهم دون ذلك

ومن روعة القرآن أنه لا يحكي قصة لمجرد القصص، بل يختمها بعبرة وعظة حتى يرسخ في ذهن القارئ المعنى المراد من القصة. لذلك كان التعقيب على قصة موسى وأصحاب السبت واضحاً في بيان عبرة القصة:

[وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي ٱلأَرْضِ أُمَمًا مَّنْهُمُ ٱلصَّالِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَٰلِكَ...] [وَقَطَّعْنَاهُمْ دُونَ ذَٰلِكَ...]

هذا كان حال الجيل الأول من بني إسرائيل الذي تاه وتفرق في الأرض: منهم صالحون ومنهم دون ذلك، لكن الجيل الثاني كان فيه أناس سلبيون مترددون [فَحَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُواْ ٱلْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَلْذَا ٱلاْدْنَىٰ وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مَثْلُهُ يَأْخُذُوهُ...] (169).

وبالمقابل، تختم الآيات بمثال رائع لنقتدي به في أحذ أوامر الدين بقوة:

[وَٱلَّذِينَ يُمَسَّكُونَ بِٱلْكِتَابِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّا لاَ نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ] (170).

لاحظ كلمة (يمسّكون) كيف أنها تدل على تمسّك شديد بأوامر الله وخاصة الصلاة، هؤلاء ينالون شرفاً من الله أنهم مصلحون وليسوا مجرد صالحين لأنفسهم، إنهم إيجابيون مصلحون لمجتمعهم وبلدهم وأمتهم.

## كيف لا تحسم وفطرتك شهدت؟

ترجع بنا الآيات بعد ذلك إلى زمن بعيد، في عالم الذر، عندما أشهدنا الله على أنفسنا بربوبيته وعظمته.

[وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي ءادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرَيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبَّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَلَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلْذَا غَلْهِلِينَ] أَلَسْتَ بِرَبَّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَلَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلْذَا غَلْهِلِينَ] (172).

فكيف لا نتحرك في نصرة ديننا والله قد أخذ علينا العهد من بداية الخلق، وقبل أن نأتي إلى هذه الدنيا، أن نكون مع الحق وأهله. إن حب الدين والإنماء له فطرة ربانية من عند الله، فلماذا ينسى بعض الناس هذا العهد وهذه الفطرة الربانية؟

### مرض الغفلة

الآية السابقة تحيب بوضوح [أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيّامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلْاَ غَفِلِينَ]

(172)، إنما الغفلة، أخطر مرض قد يؤدي إلى برود الحماسة للحق والتردد في نصرة الدين. فما هي عوارض هذا المرض؟ إسمع الآية 179:

[وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مّنَ ٱلْجِنّ وَٱلْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَٱلانْعَمِ بَلْ هُمْ وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَٱلانْعَمِ بَلْ هُمْ أَعْيُنٌ لاَّ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَٱلانْعَمِ بَلْ هُمْ أَعْفِلُونَ ]... فالغفلة هي السبب الأساسي وراء كل تردد وعدم أَضَلُ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْعَفِلُونَ ]... فالغفلة هي السبب الأساسي وراء كل تردد وعدم حسم، لذلك كانت آخر وصية لنبي الله قبل ختام السورة (ومع أنه الرسول المعصوم م):

[وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْغُدُوّ وَٱلاْصَالِ وَلاَ تَكُنْ مّنَ ٱلْغَلِينَ] (205).

فحري بنا، أتباع النبي ho، أن نتدارك هذا المرض ونداويه، بالذكر والتضرع إلى الله، وبقراءة سورة الأعراف وفهم معانيها.

#### فمثله كمثل الكلب

وتقوم السورة قبل ختامها بحشد عدد كبير من الأمثال والآيات لتخدم نفس المعنى وتحذّر المؤمنين من الغفلة وعدم الحسم مع شرع الله ودينه، فيأتي مثال رهيب:

[وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا ٱلَّذِى ءاتَيْنَهُ ءايَلْتِنَا فَٱنْسَلَحَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ ٱلشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ & وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَلْكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى ٱلأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ...] وَٱتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ...] (-175-176).

مثال رهيب عن من آتاه الله آياته وهدايته، فانسلخ منها كما تنسلخ الحية من حلدها. ولو أنه بقي على تديّنه لأعزّه الله ورفعه، لكنه آثر الدناءة. فهو كالكلب يتعب ويلهث سواء أكان حاله الغفلة أم المعرفة. مثال رهيب لا بد أن يوقظ كل نائم وكل غافل.

## اسجدها... بهذا المعنى

وأجمل ختام للسورة آية فيها سجدة. وهي أول سجدة في المصحف، حتى نذكر الحزم والحسم والعزيمة.. نذكر سجدة السحرة الذين تحدّوا فرعون بجبروته وظلمه. كما أن الآية تدعونا إلى إظهار الخضوع لله تعالى بشكل عملي لأنّ حركة السجود تنبّه النفس للتطبيق فتزداد استعداداً لحسم موقفها في الحياة.

بَعَـذَا المَعنى نسـجدها: [إِنَّ ٱلَّـذِينَ عِنـدَ رَبّـكَ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ عَـنْ عِبَادَتِـهِ وَيُسَبّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ] (206)..

# سورة الأنفال

سورة الأنفال (مدنيّة)، نزلت بعد سورة البقرة، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة الأعراف، وعدد آياتها خمس وسبعون آية.

#### يوم الفرقان

وقد أنزلت هذه السورة بعد غزوة بدر للتعقيب عليها (لذلك سماها بعض العلماء سورة بدر). وغزوة بدر هي أول معركة في الإسلام، وسماها الله تعالى في هذه السورة بيوم الفرقان، لأنه اليوم الذي فرّق الله به بين الحق والباطل، يوم يمثل فرقاً بين عهدين في تاريخ البشرية: عهد كان الإسلام فيه مستضعفاً وعهد سيكون فيه الإسلام قوياً وله أمة قوية تدافع عنه إلى يومنا هذا. لقد كان يوماً عظيماً في تاريخ البشرية، لذلك نزلت السورة كلها للتعقيب على ذلك اليوم.

ولو كان النصر يقاس بالمقاييس المادية، فإن المسلمين لم يكونوا لينتصروا في ذلك اليوم، لأن عدد المسلمين كان ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً ولم يكونوا مهيئين نفسياً أو مجهزين عتاداً للقتال، في حين كان عدد الكفار ما يقرب من ألف مقاتل كامل الجهوزية للحرب.

والجدير بالذكر أنه كان مع المسلمين في هذه المعركة فرسٌ واحد، في حين كان مع المشركين ثلاثمائة فرس. فبالمقاييس المادية كان من المستحيل أن ينتصر المسلمين في هذه المعركة.

### سيئات الأبرار

الأنفال معناها الغنائم، وقد سميت السورة باسم هذه الغنائم - الأنفال -.

وللصحابة تعليق لطيف على سورة الأنفال، فإنهم يقولون: فينا نحن معشر أصحاب رسول الله نزلت سورة الأنفال، حين اختلفنا على النفل وساءت فيه أخلاقنا. وليس سوء الخلق الذي يتحدثون عنه هو الذي نعرفه اليوم، ولكن عبروا عن اختلافهم بذلك لعظيم أدبهم وتواضعهم.

#### قوانين النصر مادية وربانية

إن السورة تتحدث عن القوانين التي يعتمد عليها النصر، وهذا مناسب لجو السورة وسبب نزولها. فبعد أن انتصر المسلمون في بدر نزلت السورة لترسخ للمسلمين الأسباب الكونية للنصر، فهو لا يأتي من قبيل الصدفة ولا العبث، وإنما للنصر قوانين مادية وقوانين ربانية.

وهذا يعني أن للنصر سببين هامين:

- 1. اليقين بأن النصر من عند الله عز وجل [وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ ٱلله] (101).
- 2. الأخذ بالأسباب والسعي الجدي لتقريب موازين القوى مع الأعداء، بل والتفوق عليها إن كان ذلك ممكناً، ووضع الخطط والدراسات وكل ما له تأثير مادي على النصر.

فهذه السورة تحقق مفهوم التوكل على الله، بأن نوقن بأن الله هو الناصر، وأن نبذل كل جهد ممكن لتحقيق هذا النصر من طاقة مادية. ولذلك فإن السورة قد تضمنت قول الله تعالى: [ذلك بِأَنَّ ٱلله لَمْ يَكُ مُعَيَّراً نَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ] (53). فالآية تشير إلى أن الفعل في التأثير ليس إلا لله الواحد، ولكن بشرط أن تأخذ بالأسباب ما أمكن. فيجب أن ندرك أن النصر بين أمرين: جهد البشر وعمل القدر – تدبير الله تعالى –.

بعض الناس يظنون أن النصر معجزة ربانية فقط، فتراهم يدعون الله لينصرهم وبعد ذلك يتساءلون عن سبب تأخير النصر. فهم حقيقة لم يفهموا أن هناك

أسباباً مادية ينبغي الأخذ بما من تخطيط وجهد وبذل. فلا يكفي الدعاء واللجوء إلى الله مع ترك الأخذ بالأسباب، لأننا بذلك نكون مقصرين في فهمنا لطبيعة ديننا ولسنن الله في هذه الأرض.

وبالمقابل، هناك نوع آخر من الناس يأخذون بالأسباب كلها من وضع الخطط والدراسات وجهد بالليل والنهار وبعد ذلك حين يريدون المقابلة والمقارنة مع قوة الكفار يجدون أنفسهم ضعفاء للغاية، فيظنون أنهم عاجزون عن فعل أي شيء والسبب في ذلك أنهم اعتمدوا على الأسباب المادية فقط ونسوا أن النصر من عند الله.

فالسورة ترشدنا إلى التوازن بين هذين النقيضين: أن نؤمن بتدبير الله أولاً، وأن نبحث عن الشروط المادية لتحقيق النصر.

#### النصر من عند الله

تبدأ السورة بسؤال: [يَسْأَلُونَكَ عَنِ ٱلانفَالِ] (1)، أي يسألون عن كيفية تقسيم الغنائم.

[يَسْأَلُونَكَ عَنِ ٱلانفَالِ قُلِ ٱلانفَالُ لله وَٱلرَّسُولِ فَٱتَّقُواْ ٱلله وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بِيْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ ٱلله وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ] (1).

وتنتقل الآيات بعد ذلك إلى سرد صفات المؤمنين: [إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱلله وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ...] (2). واللطيف أن الجواب على سؤالهم عن تقسيم الغنائم لم يأت بعد السؤال مباشرة، إنما جاء الجواب في الآية الواحدة والأربعين أي بعد أربعين آية من السؤال: [وَٱعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مّن شَيْء فَأَنَّ لله خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَامَىٰ...].

وسبب تأخير الإجابة أنهم حين سألوا السؤال كانوا يريدون المكافأة الدنيوية على النصر، والله علمهم أن النصر أولاً وآخراً هو بتقديره ومن عنده سبحانه وتعالى.

فكان الجواب المبدئي على سؤالهم: [قُلِ ٱلانفَالُ لله وَٱلرَّسُولِ] (1)، وليس لكم منها شيء، وذلك من لطف القرآن في التربية في صرف أنظارهم عن الأنفال لترسيخ قوانين النصر أولاً، ثم بعد ذلك تمّ شرح كيفية توزيع الغنائم إلى أن قال لهم في آخر السورة [فَكُلُواْ مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَالاً طَيّباً] (69). فالله تعالى رسّخ ما هو أهم وبيّن أن مسألة تقسيم الأنفال هي مسألة فرعية لأنها من المسائل الدنيوية.

إن السورة تنقسم إلى نصفين: النصف الأول يركز بشدة على أن منزّل النصر هو الله تعالى. والنصف الثاني يتحدث عن الأسباب المادية التي ينبغي الأحذ بما حتى ينزل النصر علينا.

# القسم الأول (وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ ٱلله)

وهو يظهر منة الله تعالى وفضله على المؤمنين بالنصر، وذلك من خلال:

### 1. ترتيب المعركة

قال تعالى: [كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِن بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقاً مّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكَرِّهُونَ] (5).

فالكثير من المؤمنين لم يكونوا يريدون القتال، لكن الله تعالى دبّر ذلك ليحقّ الحق:

[وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱلله إِحْدَى ٱلطَّائِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ ٱلشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُويدُ ٱلله أَن يُحِقَّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَلْفِرِينَ & لِيُحِقَّ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱلله أَن يُحِقَّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَلْفِرِينَ & لِيُحِقَّ الْحُقَّ وَيُبْطِلَ ٱلْبَلطِلَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ] (7-8).

إن هذه الآيات لهي غايةٌ في الوضوح، فترتيب المعركة ابتداءً كان بتقدير الله عز وجل.

### 2. الإعداد النفسى للمعركة

يقول الله تعالى: [إِذْ يُغَشّيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةً مّنْهُ وَيُنَزّلُ عَلَيْكُم مّن ٱلسَّمَاء مَاء لَيُطَهَرَكُمْ بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رَجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبّتَ بِهِ

# ٱلأقْدَامَ] (11).

فأنامهم قبل المعركة وبعد أن استيقظوا من نومهم أنزل عليهم من السماء رذاذاً من المطر لكي يغتسلوا ويتوضأوا ويتنشطوا للقتال. فحتى الإعداد النفسي كان بتقدير من الله عز وجل.

أحد الصحابة يصف هذا الموقف فيقول بأنه حين كان يحرس المسلمين غلب عليه النعاس فنظر فإذا جميع الصحابة يغطون في النوم على الرغم من الخوف الشديد والرهبة التي كانت تحف الموقف، وذلك كله بتقدير من الله تعالى.

### 3. التجهيز المعنوي للجيش

وليس الإعداد النفسي وترتيب المعركة كانا من الله وحسب، بل إن الحالة النفسية - والتي ينفق الجيوش عليها مبالغ طائلة - كانت أيضاً بتدبيره سبحانه.

إن التجهيز المعنوي الرباني للمسلمين في غزوة بدر يتجلى في قوله تعالى: [إِذْ يُرِيكُهُمُ ٱلله فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً وَلَوْ أَرَاكَهُمْ كَثِيراً لَّفَشِلْتُمْ وَلَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلأَمْرِ وَلَكِنَّ ٱلله سَلَّمَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ] (43) [وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمْ فِي وَلَكِنَّ ٱلله سَلَّمَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ] (43) [وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ...] (44).

فكان المسلمون يرون الكفار قليلاً فلا يخافون وكان المشركون يرون المسلمون قليلاً فيستهترون. نفس الرؤية ونفس المنظر كانا لهما في وقع كل طرف أثر مختلف. فسبحان من يخرج النصر ويهيّء له ويعين عليه.

### 4. نزول الملائكة

وهـذا واضح في قولـه تعـالى: [إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَٱسْتَجَابَ لَكُمْ أَنّي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفِ مّنَ ٱلْمَلَئِكَةِ مُرْدِفِينَ] (9).

وكذلك قوله: [إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَئِكَةِ أَنّي مَعَكُمْ فَثَبَّتُواْ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ سَأُلْقِى فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَٱصْرِبُواْ فَوْقَ ٱلاعْنَاقِ وَٱصْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلَّ سَأُلْقِى فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَٱصْرِبُواْ فَوْقَ ٱلاعْنَاقِ وَٱصْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ] (12).

فمن الذي فعل كل هذا، من هو المالك للأرض الذي يفعل ما يشاء؟ وكيف لا يثق المرء بغير الله؟ وكيف لا يثق المرء بغير الله؟ وكيف يعتمد على غيره؟

## 5. مكان المعركة وزمانها

تنتقل الآيات إلى ما هو أبعد من العوامل النفسية، فحتى مكان المعركة كان بترتيب من الله فالآية 42 تقول: [إِذْ أَنتُم بِالْعُدْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَهُم بِٱلْعُدْوَةِ ٱلْقُصْوَىٰ وَٱلرُّكْبُ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَلَوْ تَوَاعَدَتُمْ لاَخْتَلَفْتُمْ فِي ٱلْمِيعَادِ] (42).

فالعدوة الدنيا - حيث كان المسلمون - تتمتع بنوعية خاصة من التراب حيث أن المطركان عند نزوله يثبّت الرمال تحت أقدام المسلمين مما يسهل حركتهم، وأما في العدوة القصوى فكان المطر يسبب سيولاً عند نزوله مما يعيق حركة جنود الكفار وفرسانهم. إنها قدرة الله تعالى مقدّر النصر وناصر المؤمنين.

# 6. (فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ ٱلله قَتَلَهُمْ)

وتتتابع الآيات ونصل إلى قوله تعالى: [فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ ٱلله قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ ٱلله رَمَىٰ] (17). هذه الآية توضح نتيجة المعركة وخط سيرها حتى عند رمى النبي للتراب في وجوههم وقوله "شاهت الوجوه".

لأن النصر من عند الله فلا بد أن نستجيب لنداء الله تعالى:

[يأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ للله وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ] (24). القسم الثاني (وَأَعِدُواْ لَهُمْ مَّا ٱسْتَطَعْتُم)

# 1. أهمية الأخذ بالأسباب وأثر ذلك على النصر:

يقول الله تعالى: [وَأَعِدُواْ لَهُمْ مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ] (60). إن هذه الآية واضحة جداً في بيان هذا المعنى، فنفس السورة التي تؤكد أن النصر هو من عند الله تعالى وحده، تؤكد أيضاً ضرورة الأخذ بالأسباب. فالتخطيط إلى جانب اللجوء إلى الله هما السببان الرئيسيان في النصر، وهذه السورة تتحدث عن موازين القوى، وتشير إلى أن المعارك لا يجدي بها أن يقوم فرد ليقاتل منفرداً وينتصر على الجيوش الجرارة بحجة أن الله تعالى يقول: [وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ ٱلله] (10). إن هذا فهم خاطئ وناقص لدين الله تعالى وسننه التي يدير بها الكون.

والملاحظ أن الإرهاب الذي ذكر في الآية يهدف إلى منع القتال لا إلى سفك الدماء. فالمطلوب هو أن تكون للمسلمين قوة رادعة ترهب أعداءهم فتكون النتيجة وقف القتال. حتى في الحرب نرى الإسلام يدعو إلى السلم (عكس ما يعتقد الكثيرون عن هذا الدين). فالآية تقول بعد ذلك: [وَءاحَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ ٱلله يَعْلَمُهُمْ] (60)، فهي تشمل إظهار قوة المسلمين أمام كل أعدائهم لردعهم عن القتال. لذلك تأتي الآية التي بعدها مباشرة لتقول:

[وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْم فَٱجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلله...] (61).

### 2. موازين القوى المادية:

صحيح أن الله يؤيد بنصره من يشاء لكن لا بد من مراعاة موازين القوة والأحذ بالأسباب المادية حتى لا يقول بعض الناس: هناك تأييد رباني بالملائكة فلم الإعداد؟ يقول تعالى: [يَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن يَكُن مّنكُمْ عَائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عِشْرُونَ صَلْبِرُونَ يَعْلِبُواْ مِائتَيْنِ وَإِن يَكُنْ مّنكُمْ مّائَةٌ يَعْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَفْقَهُونَ ] (65) [آلئَنَ خَفَّفَ ٱلله عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِن يَكُن مّنكُمْ مَائَةٌ صَابِرَةٌ يَعْلِبُواْ مِائتَيْنِ وَإِن يَكُن مّنكُمْ أَلْفٌ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ يَكُن مّنكُمْ أَلْفٌ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ يَكُن مّنكُمْ أَلْفٌ يَعْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ الله وَٱلله مَعَ ٱلصَّلِرِينَ ] (66).

فقوله: [بِإِذْنِ ٱلله] فيه إشارة إلى أن الله تعالى هو الناصر وهو الذي يؤيد بنصره من يشاء، وقوله تعالى: [وَٱلله مَعَ ٱلصَّبِرِينَ] إشارة إلى أنه لا بد من الصبر لتحقيق النصر. فسبحان من جمع بين السببين في سورة واحدة.

### 3. فقه قوانين الحرب:

وتشير الآيات بعد ذلك إلى سبب من أسباب هزيمة المشركين في المعركة، فإضافة إلى كونهم كفار فهم لم يأخذوا بالأسباب المادية التي تجعل النصر حليفهم، وقد أشارت إلى ذلك الآية (65): [... وَإِن يَكُنْ مّنكُمْ مّائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقهُونَ ] أي لا يفقهون الأسباب التي تجعل النصر حليفهم ولا يملكون الحنكة والتخطيط الحربي. يا مسلمون، تعلموا من سورة الأنفال سنن الله تعالى وقوانينه وافقهوا الأسباب المادية للنصر.

# 4. طاعة الله والأخوة في الله:

وتبيّن الآيات بعد ذلك أن هناك سبباً دنيوياً ينبغي تحقيقه ليتحقق النصر، وتوضح ذلك الآية (46): [وَأَطِيعُواْ الله وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَزَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَٱصْبِرُواْ إِنَّ الله مَعَ ٱلصَّلِرِينَ].

فالتكاتف وترك التنازع من أهم قوانين وأسباب النصر.

ويقول تعالى: [وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ ٱلله هُوَ ٱلَّذِى أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِٱلْمُؤْمِنِينَ & وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلاْرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱلله أَلَّفَ بَيْنَهُمْ] (62-63). فالأحوة هي من الأسباب الرئيسية حتى يحصل هذا النصر للمؤمنين.

### 5. ترك الرياء والعجب

وذلك واضح في قوله تعالى: [وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَلِهِم بَطَراً وَرِنَاء ٱلنَّاسِ...] (47) فهذا عامل مادي آخر إضافي أدى لهزيمة المشركين عندما نحروا الإبل وسكروا وأقاموا الاحتفالات قبل موعد المعركة زهواً ليخيفوا كل العرب،

فكان عجبهم بنفسهم سبباً في استخفافهم بعدوهم.

# 6. صفات المؤمنين إيجابية وعملية:

ونجد آيات كثيرة في هذه السورة توفّق بين مفهوم التوكّل ومفهوم الأحد بالأسباب، ولذلك نلاحظ معلومة هامة للغاية، فبداية السورة تذكر صفات المؤمنين وبعد ذكر هذه الصفات يقول تعالى: [أُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً] وفي آخر السورة أيضاً يذكر تعالى صفات المؤمنين في الآية (74) ويعقب عليها بقوله سبحانه وتعالى: [أُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً]. نفس الكلمات جاءت في أول السورة وفي آخرها مع أنه يوجد فارق في تصنيف هذه الصفات وحقيقتها.

فالصفات التي ذكرت في أول السورة كلها صفات إيمانية، وهي تناسب قوله تعالى: [وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ ٱلله]. فيقول تعالى: [إنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱلله وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءايَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ فَكُرَ ٱلله وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءايَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ] (2). فهي صفات إيمانية رقيقة، لأن هذا الجزء من السورة يختص بالجانب الإيماني من أسباب النصر.

وفي آخر السورة - وهو الجزء الثاني والمادي من أسباب النصر والمختص بالأخذ بالأسباب - جاءت صفات المؤمنين بأنهم: [... اللّذين عامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ الله وَاللّذِينَ عاوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً (74) فالمؤمنون حقاً هم الذين يجمعون بين الصفات الواردة في أول السورة وآخرها، فهم خاشعون لله عباداً له ومجاهدون في سبيله وناصرون لدينه يعيشون لأجل الإسلام ويأخذون بالأسباب المادية. ولذلك كانت الآية المحورية في السورة هي قوله تعالى: [يَاأَيُّهَا اللّذِينَ عامَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتُنْبُتُواْ وَادْكُرُواْ الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ [يَائَيُّهَا اللّذِينَ عامَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتُنْبُتُواْ وَادْكُرُواْ الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ [فَادُنُواْ الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ فالفلاح [فَاتُجُورة الله كَثِيراً الله كَثِيراً عالمَلُوا الله ومن الأحذ بالأسباب، والأمر بالذكر في قوله: [وَادْكُرُواْ الله كَثِيراً فالفلاح هو من اللحوء إلى الله صانع النصر، وختام الآية: [لّعَلّكُمْ تُفْلِحُونَ] فالفلاح يكون نزول النصر. وهذه القوانين ثابتة على مر العصور، وهذا واضح في تكرار يكون نزول النصر. وهذه القوانين ثابتة على مر العصور، وهذا واضح في تكرار

قوله تعالى: [كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ] (52) مرتين للتأكيد على هذا المعنى. فالآية توضِّح أن سبب الهلاك كان كفرهم بالله (السبب الرباني) بينما الآية (54) توضِّح السبب المادي لهلاكهم: الظلم [وَكُلُّ كَانُواْ ظَلِمِينَ].

# لماذا سميت السورة بالأنفال

إن الأنفال وهي الغنائم هي إشارة للدنيا، والواقع أن المسلمين بعد غزوة بدر اختلفوا ودبت بينهم الشحناء وكادت الأخوة أن تضيع بسبب الدنيا. فالله تعالى من خلال هذه السورة يحذّر المؤمنين من التنافس على الدنيا فتكون بذلك سبباً للفرقة وضياع الأخوة بين المؤمنين، مما يضيع اكتمال الأسباب المادية والربانية ويسبب الهزيمة. لذلك الآيات أمرهم بإهمال الأنفال تماماً [قُلِ ٱلانفال لله وَالرسخ أسباب النصر عندهم. فلما رسخ المعنى قسمها في الآية وألرسك إلى أن نصل إلى الآية (69) لتوضح أن مسألة الأنفال فرعية وتحل لهم ما أخذوا: [فَكُلُواْ مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَلاً طَيَباً...].

وأسباب النصر كما ذكرنا هي لجوء إلى الله واحذٌ بالأسباب، ومن الأحذ بالأسباب المخوة وحلّت الفرقة فإن بالأسباب الأحوة الشديدة ووحدة الصف، فلو ضاعت الأحوة وحلّت الفرقة فإن الهزيمة قادمة لا محالة. فسميت السورة بالأنفال حتى تذكرنا بما يسبب الهزيمة.

## نسخ أحكام الميراث

وأخيراً ختمت السورة بنسخ حكم الميراث الذي كان متعاملاً به بين الصحابة وهو أن الأخ يرث أخاه في الله. فجاءت الآية في ختام السورة لتقول: [وَأُوْلُواْ الارْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ الله] (75) فالتوارث بين المتآخين كان مرحلة مؤقتة قبل غزوة بدر لتعميق معاني الأخوة بين المؤمنين، فلما جاء النصر وكانت الأخوة من أسبابه تحقق انصهار المجتمع لأن النصر يصلح مشاكل نفسية كثيرة في المجتمعات.

هذه سورة الأنفال. فلنحرص جميعاً على فهم قوانين النصر حتى يؤيد الله تعالى هذه الأمة. فلنلجأ إلى الله ولنثق بأنه صانع النصر: [وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ

الله]، ولنأخذ بالأسباب المادية من طلبٍ للعلم وتفوق في حياتنا الاجتماعية والعملية مع الحذر من التعلق بالدنيا وزينتها "الأنفال" حتى يستجيب الله دعاءنا ويعيد العز لهذه الأمة.

## ختام معالم المنهج

بعد أن انتهت أول 10 سور من القرآن، نرى أن معالم المنهج اللازمة للاستخلاف على الأرض قد صارت واضحة، وأن أهداف السور ورسائلها تتكامل أمام ناظرى قارئ القرآن:

- أنتم مسؤولون عن هذه الأرض أيها المسلمون، وهذا هو منهجكم (سورة البقرة).
  - أهمية الثبات على هذا المنهج (سورة آل عمران).
  - العدل شرط أساسي لضمان الاستخلاف (سورة النساء).
  - أهمية الوفاء بالمنهج والعقود التي قطعتموها لتطبيقه (سورة المائدة).
  - توحيد الله تعالى في الاعتقاد والتطبيق أمران لازمان في هذا المنهج.
    - احسم موقفك أيها المسلم تجاه هذا المنهج.
  - قوانين ربنا في النصر مادية وربانية، وهذا من شمول المنهج وواقعيته.

أرأيت كيف تتكامل هذه السور في رسائلها لتكون سلسلة واحدة متماسكة في موضوعاتها؟

لذلك بعد أن وضحت معالم المنهج، تأتي الأجزاء العشرة التالية لتقدّم لنا عوامل مساعدة على تحقيق المنهج، ومنها:

- التوبة.
- استشعار نعم الله تعالى (سورة النحل)، والتي من أهمها نعمة الإيمان (سورة إبراهيم).
  - الاعتدال والوسطية في الدعوة إلى المنهج (سورة هود).

الصبر والأمل بنصر الله (سورة يوسف).

بعد أن فهمنا أين نحن من تدبّر آيات ربنا، تعالوا إلى الأجزاء العشرة التالية من القرآن، وإلى المزيد من روائع القرآن وإعجازه.

# سورة التوبة

سورة التوبة (مدنية) نزلت بعد المائدة، وهي في ترتيب المصحف بعد الأنفال. عدد آياتها 129 آية، وهي آخر سورة كاملة أنزلت على النبي  $\rho$  قبل انتقاله إلى الرفيق الأعلى...

لقد أنزلت هذه السورة في وقت كان المجتمع الإسلامي يستعد للخروج برسالة الإسلام من الجزيرة العربية إلى شعوب الأرض كلها.

أنزلت هذه السورة بعد آخر غزوة للنبي، غزوة تبوك، وكان عدد المسلمين فيها ثلاثين ألفاً. واللطيف أنها جاءت في ترتيب المصحف مباشرة بعد الأنفال التي تحدثت عن غزوة بدر (أولى غزوات النبي) حيث عدد المسلمين فيها 313 شخصاً فقط. ولعل الحكمة هي أن يلاحظ قارئ القرآن الفرق بين ظروف الغزوتين وأحكامهما وطريقة القرآن في التعقيب عليهما. غزوة تبوك كانت من أكثر الغزوات التي ظهر فيها أثر النفاق إذ كان مع الجيش منافقون كثر، وتخلف عنها منافقون كثر كما تخلّف عنها بعض المؤمنين بسبب الكسل. كانت نتيجة الغزوة انتصاراً للمسلمين، وأنزلت هذه السورة للتعليق على كل هذه المواقف...

### علامة التميز

إن سورة التوبة هي السورة الوحيدة التي لم تبدأ بالبسملة كما هو الحال في كل سور القرآن. والمسلم عندما يقرأ القرآن ويبتدئ بـ (بسم الله الرحمن الرحيم) يشعر من بداية حرف الباء أنه يعبر خطأ فاصلاً بين وضع سابق ووضع جديد، يشعر أنه داخل على عالم جديد ليترك الدنيا وما فيها ويتوجّه بقلبه

لسماع كلام ربه والعيش مع أسماء ربه الحسني (الرحمن الرحيم).

ولسورة التوبة أسماء أخرى، فقد سميت بالفاضحة لأنها فضحت المشركين، ففيها خمس وخمسين صفة من صفات المنافقين التي كانوا يمارسونها مع النبي  $\rho$ . وسميت بالكاشفة لأنها كشفت عيوب الكفار والمتخاذلين عن نصرة الإسلام، وسميت بسورة السيف لكونها أكثر سور القرآن دعوة للجهاد وتحريضاً على القتال وتحذيراً من القعود والتخاذل. فهي سورة شديدة إذاً، وهنا قد يقول قائل: لماذا سميت بسورة التوبة؟

#### سبب تسمية السورة

إن التوبة بالنسبة لنا هي غاية في رقة العلاقة مع الله، فهي تعني العودة إلى الله تعالى واللجوء إليه والإقلاع عن الذنوب والمعاصي. فما علاقة التوبة بصفات المنافقين والمشركين والحثّ على الجهاد؟

إن هذه السورة هي البلاغ الأخير للبشرية، وقد أنزلت قبل ختام القرآن ووداع النبي  $\rho$ ، وبالرغم من أن السورة قد تضمنت التهديد الشديد للكفار والمنافقين والدعوة الشديدة للمؤمنين إلى الدفاع عن دينهم، لكنها حرصت على إبقاء باب التوبة مفتوحاً لجميع الناس قبل الوداع. فرغم كون السورة تتكلم عن المنافقين والكفار إلا أنها تدعوهم إلى التوبة في مرات عديدة، فنلاحظ تكرار قوله تعالى والكفار إلا أنها تدعوهم إلى التوبة في مرات عديدة، فنلاحظ تكرار قوله تعالى [فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْراً لَّهُمْ].

وإذا بحثنا ورود لفظة (التوبة) ومشتقاتها في هذه السورة وفي القرآن كله، نجد أنها تكررت في هذه السورة سبع عشرة مرة وهي أكثر سور القرآن إيراداً لكلمة (التوبة).

بينما ذكرت في سورة البقرة مثلاً 13 مرة مع أنها أطول سورة في القرآن. وذكرت في سورة آل عمران 3 مرات وفي سورة النساء 12 مرة وفي المائدة 5 مرات وفي هود ستة مرات وفي الأنعام مرة واحدة.

# دعوة الجميع إلى التوبة

إذاً أكثر سورة وردت فيها كلمة التوبة هي السورة التي بين أيدينا. والملفت أنها لم تذكر نوعاً من طوائف المجتمع إلا وذكرته بالتوبة: الكفار والمشركين والمرتدين والمتافقين والعصاة والمؤمنين الصالحين، حتى النبي  $\rho$  والصحابة. فكلما تحدثت السورة عن فئة منهم نراها تذكرهم بالتوبة أو تخبرهم بأن الله تعالى قد تاب عليهم [لَقَدْ تَابَ الله... فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْراً لَّهُمْ...] (117–118).

فبالرغم من أن السورة قد فضحت المنافقين إلا أنها توصل لهم رسالة وهي أن كل حيلهم قد كشفت وأصبح المؤمنون يعرفونها فلا سبيل لهم للنجاة إلا بالتوبة. لقد فضحتهم لتلجأهم إلى التوبة.. كمن يبتليه الله ببلاء ليكون سبباً في عودته. فسورة التوبة تشعر المنافقين بأنهم محاصرون ولم يعد لهم من حجة بعد بيان الدين وتوضيحه، فلا منفذ لهم إلا بالتوبة. حتى دعوة المؤمنين إلى القتال، تقدف إلى تسلل اليأس إلى الكفار من القتال والحرب ويتوبوا إلى الله...

## علاقتها بالسور التي قبلها

عند تقسيم القرآن إلى ثلاثة أقسام نجد أن القسم الأول يشتمل على السور السبع الطوال ويختتم بسورة التوبة. وكأنها حاءت بعد بيان المنهج ووسائل القيام بالمهمة لتفتح باب التوبة والرحمة لمن بدّل أو غيّر أو قصّر في حق الله. ومن اللطيف أنها من أواخر ما أنزل على النبي  $\rho$  قبل وفاته، حتى يكون ختام الوحي وختام نزول القرآن بفتح باب التوبة. هل استشعرت هذا المعنى؟

بعض الناس حين يقرأ هذه السورة يشعر بشدتها على الكفار والمنافقين، والبعض الآخر يقرأها فيشعر برحمة الله الواسعة والتي تتجلى في قبوله التوبة من جميع البشر، وهؤلاء أقرب إلى فهم معانى السورة لأن ما فيها من شدة وتحديد ووعيد إنما

هو لحمل الكفار والمنافقين على التوبة.. فحتى فضح المنافقين كان لحملهم على التوبة، وحتى دعوة المؤمنين للقتال جاء لحمل الكفار على التوبة بعد أن يئسوا من القتال..

#### نداءات أخيرة للتوبة

إن السورة تبدأ بداية شديدة وملفتة، فإضافة إلى كونما لا تبدأ بالبسملة كبقية السور، فإنما تبدأ بكلمة "براءة". [بَرَاءةٌ مّنَ ٱلله وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلّذِينَ عَاهَدْتُمْ مّنَ ٱلله وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلّذِينَ عَاهَدْتُمْ مّنَ ٱلله وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلّذِينَ عَاهَدْتُمْ مّنَ ٱلله مُسْرِكِينَ & فَسِيحُواْ فِي ٱلأرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَٱعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱلله] (1-2) بداية شديدة ومهلة محددة. ثم أذان من الله ورسوله يقرع الآذان: [وَأَذَانُ مّنَ ٱلله وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجّ ٱلأَكْبَرِ أَنَّ ٱلله بَرِيء مّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجّ ٱلأَكْبَرِ أَنَّ ٱلله بَرِيء مّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ] (3).

لماذا كل هذه الشدة؟ [فَإِن تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى ٱلله] (3)، فالتهديد إذاً كان من أجل التوبة لا من أجل الانتقام والوعيد، كأن "براءة" و"أذان" هما النداء الأحير للتوبة.

## توبة المشركين المحاربين

وتصل بنا الآيات إلى الآية الخامسة [فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلاشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ... كُلَّ مَرْصَدٍ] ومع ذلك [فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ اللهُ اللهُ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ فَحَلُّواْ سَبِيلَهُمْ] فبعد كل هذا الأمر بالقتال جاء التذكير بالتوبة لحت الكفار عليها.. فبقدر ما السورة حادة في مواجهتهم بقدر ما هي حريصة على توبتهم وإنابتهم إلى الله..

وبعد ذلك تخبرنا بأنه لا بد أن تقام الحجة على الكفار وذلك بدعوتهم وبيان الدين لهم قبل قتالهم [وَإِنْ أَحَدُ مّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلاَمَ الله ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ...] (6).

وتتابع الآيات على نفس الوتيرة: تحديد، وفي نهاية كل تحديد ووعيد وتذكير بالتوبة. فمثلاً في الآية العاشرة يقول تعالى [لا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِن إِلاً وَلا ذِمَّةً

وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُعْتَدُونَ] ثم تقول الآية التي بعدها [فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوٰةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ]. فلم تعفِ عنهم الآيات فحسب بل أوجبت على المؤمنين محبتهم بعد توبتهم لأنهم قد أصبحوا إخواناً لنا.

ثم عودة للتهديد في حال إصرار المشركين على القتال في الآيات (12) و (14): [وَإِن نَكَثُواْ أَيْمَنَهُم مّن بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُواْ أَئِمَةَ وَاللّهُ وَإِنّا فَكُفُرِ إِنَّهُمْ الله بِأَيْدِيكُمْ الله بِأَيْدِيكُمْ وَلَكُفُرِ إِنَّهُمْ الله بِأَيْدِيكُمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ..]. ثم عودة للتوبة مباشرة في الآية (15): [... ويَتُوبُ الله عَلَىٰ مَن يَشَاء...]. إنها قمة في توازن ووسطية الإسلام بين الرحمة والرفق من جهة، وبين الواقعية والشدة من جهة أحرى.

فإن كان الأمر كذلك بالنسبة للكفار والمنافقين، فما الحكم في المؤمنين الذين قد عصوا ربهم... أيتوب تعالى عليهم أم لا... فإن كان تعالى يقول عن الكفار [فَإِن تَابُواْ... فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدّينِ] (11) فما بالك بمن ارتكب بعض المعاصي من المؤمنين؟

إن سورة التوبة هي من أكثر السور التي تزيد أمل المؤمن ورجاءه برحمة الله تعالى... فإن كان رب العزة بلطفه وإحسانه تعالى قد حتّ الكفار والمنافقين على التوبة وكرّر ذكر كلمة التوبة (17) مرة في السورة، فكيف لا يغفر لمن تاب من المؤمنين العصاة!؟

# توبة المؤمنين المتخاذلين عن نصرة الدين

نصل إلى الآية (24) التي تخاطب المؤمنين وتحثهم على نصرة دين الله تعالى، فالآية لا تتحدث عن الجهاد بمعنى الحرب فقط بل أن تنصر الدين ويكون أغلى من كل أمور حياتك الدنيوية.

يقول تعالى: [قُلْ إِن كَانَ ءابَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوٰنُكُمْ وَأَزْوٰجُكُمْ... ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ] (24).

لقد ذكرت الآية ثمانية أمور وكلها مباحة، لكنها حذرت من أن تكون سبباً

في البعد عن الله تعالى وترك الجهاد، وهذا يعني أن يكون أمر الله تعالى أولوية في حياتك وفوق كل رغباتك، وإلا فانتظر عقاب الله والعياذ بالله.

وتنتقل السورة للحديث عن نوع جديد من التوبة، غير التوبة من الذنوب والمعاصي التي نعوفها والتي يقع فيها الناس دائماً (كالنظر إلى الحرام أو تأخير الصلاة). إن السورة تدعو للتوبة من التخاذل عن نصرة الإسلام، وكأنما تشير بأن هذا الفعل الشنيع يحتاج إلى توبة شديدة. فتأتي الآية (38): [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ هذا الفعل الشنيع يحتاج إلى توبة شديدة. فتأتي الآية (38): [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱلله ٱثَّاقَلُتُمْ إِلَى ٱلْارْضِ... قَلِيلِ عتاب رقيق تعقبه لهجة قوية في الآية التي بعدها: [إلاَّ تَنفِرُواْ يُعَذَّبُكُمْ عَذَابًا ألِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ...] (39) فحذار حذار من الاستبدال، لأن الله تعالى ينصر دينه وليس بحاجة إلى أحد [إلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱلله...] (40) إلى أن تأتي الآية بالأمر الشامل الكامل الذي لا يستثني أحداً: [ٱنْفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالاً وَجَلِهِدُواْ بِأَمْوٰلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱلله] (41) فلكي يرتدع الكفار ويلحأوا إلى التوبة لا بد من جهادهم، فكأن جهادك أيها المسلم عون لهم على الرجوع والتوبة، وكأن تخاذل المسلم سبب لتمادي أهل الكفر في غيهم وضلالتهم. فهيا نعمل لديننا ونطرق أبواب الخير لنساعد أنفسنا فننجو ونساعد غيرنا فيتوب.

# التوبة من عدم التوكل على الله

وخلال الآيات السابقة تتحدث الآيات عن غزوة حنين وكيف أعجب المؤمنون بكثرتهم فلم تغن عنهم شيئاً، فوقع المسلمون في خطأ الاعتماد على العدد وحده ونسيان أن النصر من عند الله وحده.

[لَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱلله فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ... وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ...] (25).

وهذا الخطأ لا بد له أيضاً من توبة، فتأتي الآية (27) لتشير إلى ذلك: [ثُمَّ يَتُوبُ ٱلله مِن بَعْدِ ذٰلِكَ عَلَىٰ مَن يَشَاء وَٱلله غَفُورٌ رَّحِيمٌ].

التخاذل عن نصرة الدين

وبعد ذلك تنتقل الآيات إلى المتحاذلين عن نصرة الإسلام من المنافقين. فتقول الآية (46): [وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لاعَدُواْ لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كَرِهَ ٱلله ٱنبِعَاتَهُمْ فَتَبَّطَهُمْ] لو كانت عندهم نية صادقة لتحركوا وأعدوا لهذا الخروج، ولكن لعدم صدق نيتهم كره الله حروجهم فثبط همهم [فَثَبَّطَهُمْ وَقِيلَ ٱقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَعِدِينَ].

ألا تؤلمك هذه الكلمة أخي المسلم؟ إذا حرمت من عمل الخير والدعوة فتذكّر أن الله تعالى قد يكون غاضباً منك وكارهاً لعملك... فمن منا يحب أن يكره الله عمله؟ من منا يرضى بأن يكون عبئاً على الدين؟ [لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاً خَبَالاً] (47).

والآيات تتوالى في التوبيخ والتقريع:

[وَمِنْهُمْ مَّن يَقُولُ ٱنْذَن لِي وَلاَ تَفْتِنّى أَلا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُواْ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِٱلْكَافِرِينَ] (49).

[وَيَحْلِفُونَ بِٱلله إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مَّنكُمْ...] (56).

[لَـوْ يَجِـدُونَ مَلْجَئـاً أَوْ مَغَـرَاتٍ أَوْ مُـدَّخَلاً لَّوَلَّـوْاْ إِلَيْـهِ وَهُـمْ يَجْمَحُونَ] (57).

والآيات (81 - 87) شديدة اللهجة في التهديد، فمثلاً نرى الآية (86).

[وَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ أَنْ ءامِنُواْ بِٱلله وَجَلْهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ ٱسْتَأْذَنَكَ أُوْلُواْ ٱلطَّوْلِ مِنْهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُنْ مَّعَ ٱلْقَاعِدِينَ].

فكلمة القاعدين مؤثرة للغاية، فمن يرضى لنفسه أن يبقى قاعداً يشاهد التلفاز ولا يكلّف نفسه عناء أي عمل لنصرة دينه، وقد يكون من المصلّين ومن المثابرين على صلاة الجماعة لكنه سلبي لا يحرّك ساكناً لخدمة الإسلام، فهذا النوع من الناس عليه أن يحذر من الآية (87): [رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ ٱلْحَوٰلِفِ وَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ].

فكيف يستقيم لهم رأي أو عمل وهم على هذه الحال؟ وانظر إلى الإيجابيين المتحركين.

[لَكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مَعَهُ جَلهَدُواْ بِأَمْولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُوْلَئِكَ لَهُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ] (88).

# أفراح في جهنم

في الآية (81): [فَرِحَ ٱلْمُحَلَّقُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱلله...] توبيخ شديد. فهي توضح أن موازين الفرح والحزن غير سوية عندهم. فمن يفرح بالخذلان؟ إنه كمن يفرح بنار جهنم عقوبة له:

[... وَكَرِهُواْ أَن يُجَاهِدُواْ بِأَمْوْلِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِى سَبِيلِ ٱلله وَقَالُواْ لاَ تَنفِرُواْ فِى اللهِ وَقَالُواْ لاَ تَنفِرُواْ فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرِّا لَّوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ & فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلاً وَلْيَبْكُواْ كَثِيرًا جَزَاء بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ] (81 - 82).

# دعوة الجميع للتوبة

كما ذكرنا فان كل توبيخ في السورة يختتم بدعوة المخاطبين للتوبة، فنرى مثلاً:

1 - توبة المنافقين والمرتدين:

[فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْراً لَّهُمْ وَإِن يَتَوَلَّوْا يُعَذَّبْهُمُ ٱلله عَذَابًا أَلِيمًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلاْخِرَةِ وَمَا لَهُمْ فِي ٱلاْرْضِ مِن وَلِيّ وَلاَ نَصِيرٍ ] (74).

2 - توبة المترددين:

[وَءاخَرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلاً صَلْلِحاً وَءاخَرَ سَيِّئاً عَسَى ٱلله أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱلله غَفُورٌ رَّحِيمٌ] (102).

3 - ثم حثّ الجميع على التوبة:

[أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱلله هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ وَأَنَّ ٱلله هُوَ التَّوْابُ ٱلرَّحِيمُ] (104).

إن شروط التوبة ثلاثة:

- ندم على الذنب

- إقلاع عن الذنب
- عزم على عدم العودة

فبادر إليها أخي المسلم، وإياك وتأخيرها لأن تأخير التوبة وتأجيلها هو بحد نفسه معصية لله تعالى.

#### صفات المؤمنين المستحقين للشهادة

وفي مقابل الحديث عن المنافقين تنتقل السورة للكلام على صفات المؤمنين الندين عقدوا عقد بيع مع الله تعالى: [إِنَّ ٱلله ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوْلَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلله فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقّا فَي التَّوْرَاةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءانِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ ٱلله فَٱسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ وَي اللهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ اللهِ عَنْهُ بِهِ وَذٰلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ] (111).

إن السياق القرآني يجعلنا نتشوق لمعرفة صفاتهم، فنقلب الصفحة لنقرأ قوله تعالى: [ٱلتَّائِبُونَ ٱلْعَابِدُونَ ٱلْحَامِدُونَ ٱلسَّائِحُونَ ٱلرَّكِعُونَ ٱلسَّاجِدونَ ٱلاْمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَٱلْحَافِظُونَ لِحُدُودِ ٱلله وَبَشرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ] بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَٱلْحَافِظُونَ لِحُدُودِ ٱلله وَبَشرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ] (112).

# توبة لصفوة الأمة

ومن جمال التوبة وحب الله لها، ذكر الله بما نبيه P وصحابته الكرام:

[لَقَدْ تَابَ الله عَلَىٰ ٱلنَّبِى وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَلِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِى سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِن بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمً] (117).

فالتوبة – كما يقول العلماء – أول منازل العبودية وآخرها. فبداية الإيمان تكون بالتوبة كما أن التوبة مطلوبة في نهاية الحياة. من هنا نفهم حديث النبي  $\rho$ : "إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة".

# توبة أخيرة للثلاثة المتباطئين

وأحيراً توبة خاصة بالثلاثة المؤمنين الذين تخلفوا عن توبة تبوك، فالتقاعس عن

نصرة الإسلام - كما أسلفنا - بحاجة إلى توبة.

[وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّفُواْ حَتَّىٰ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلارْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلارْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لاَّ مَلْجَأً مِنَ ٱلله إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ ٱلله هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ] (118).

لاحظ معي روعة الآية: [تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ]. فلا بد أن يتوب الله عليك ويهيء لك طريق التوبة، فالهداية من عند الله، وهو وحده المعين عليها. أخي المسلم، الزم دائماً هذا الدعاء: "اللهم تب على لأتوب".

# خير ختام لخير حياة

إن القارئ لسورة التوبة يحس أن فيها براءة وتحديد ووعيد، لكنها تفعل كل ذلك وهي فاتحة ذراعيها للتوبة. ومن لطف القرآن أن الله تعالى لم يغلب اسم الفاضحة على سورة التوبة لأنه يحب الستر. ومن اللطائف الأخرى أنه بالرغم من أن السورة قد حرمت المنافقين من الرحمة في أول السورة (من خلال عدم البدء بالبسملة والبراءة منهم) لكنها أعطت جميع الناس في آخر السورة رحمة مهداة، والمتمثلة في النبي  $\rho$  الذي بعث رحمة للعالمين:

[لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِينٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءوفٌ رَّحِيمٌ] (128).

وهذه الآية خير ختام للسبع الطوال، وهي أيضاً خير ختام لحياة النبي Q. فهي آخر سورة أنزلت كاملة على رسول الله. إنما سورة الوداع، وخير وداع في ديننا هو التوبة على كل الناس. فإن أبوا التوبة فإن الآية الأخيرة تقول:

[فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُلْ حَسْبِيَ ٱلله لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱللهَ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ] (129).

أخي الكريم. إسأل نفسك: هل ستتوب أم لا؟ فإذا كان باب التوبة مفتوحاً لكل فئات الناس ولكل فئات المجتمع مهما تفاوتت درجة قربهم أو بعدهم عن

الدين، فكيف يكون حالك وأنت مؤمن ومحب لكتاب الله؟ لذلك فلنعمل للإسلام ولنعش للإسلام ولنحذر التخاذل والقعود عن نصرة الدين، ولنتيقن أن الله تبارك وتعالى يتوب على من يشاء..

### من لطائف القرآن

وفي النهاية نشير إلى أن سورتي التوبة والأنفال جاءتا متتاليتين بالإضافة إلى أغما توافقان الترتيب الزمني لغزوتي بدر وتبوك. فسورة الأنفال تتحدث عن أول غزوة غزاها النبي بينما سورة التوبة تعقّب على آخر غزوة لرسول الله. وقد جاءت السورتان متتاليتين حتى نلاحظ الفرق في المجتمع الإسلامي بين بداية نصرة المسلمين لدينهم ونهاية الانتصار العظيم. فالسورتان تفتحان المجال أمام علماء الاجتماع والباحثين كي يلاحظوا الفروقات بين المجتمعين ويحللوا سنن تطور المجتمعات، وهذا أمر يحتاج من علماء الاجتماع والحللين والدارسين إلى النظر والتفكير.

# سورة يونس

سورة يونس (مكية) نزلت بعد الإسراء، وهي في المصحف بعد التوبة، وعدد آياتها 109 آيات.

#### هدف السورة

إنَّ هدف سورة يونس هو الإيمان بالقضاء والقدر...

ففي الحديث أن جبريل v جاء إلى النبي  $\rho$  فقال يا محمد أحبرني عن الإيمان، فقال له رسول الله  $\rho$ : الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره... فالسورة تعالج هذا الركن الأخير من أركان الإيمان.

### تساؤلات وتشكيك

إن هذه السورة تعالج مشكلة عند أشخاص كثيرين، والتي تتجلى في تساؤلات مثل:

- هل الإنسان مسيّر أم مخيّر؟!
- لماذا هدى الله هذا الشخص إلى الإيمان ولم يهد ذاك؟
  - لاناً ولم ينج فلاناً ولم ينج فلان؟!
- ربنا خلقنا ويعلم كيف نتصرف، وفرض علينا ظروفاً هو الذي صنعها، فكيف يحاسبنا يوم القيامة؟
- الله كتب على البعض عدم الهداية، فلماذا السعي إلى العبادة؟ وبعض الناس نسألهم لماذا لا تصلون؟ فيجيبون: حتى يريد الله تعالى.

- طالما أن الله تعالى قد كتب عنده إن كنا من أهل الجنة أو من أهل النار، فلم العمل؟ فمهما فعلنا لن يغيّر هذا من الأمر شيئاً!

هذه السورة تعلّم قارئ القرآن كيف يرد على هؤلاء الناس المترددين (أو المشككين)، ويطمئن نفسه بالدرجة الأولى. فالبعض قد تصل به الوساوس إلى أن يتخيل أن الله ظلم فلاناً بكتبه من أهل النار (والعياذ بالله).

ولكي نرد عليهم لا بد من طرح سؤال: ماذا يكون من يجبر شخصاً على فعل أمر ما ثم يعاقبه عليه؟

إنه يكون ظالماً وعابثاً بالتأكيد، والله تعالى منزة عن الظلم والعبث.. لذلك فهذه السورة ترد على هذه الافتراءات بطريقة لم يعهدها الناس من قبل...

#### الحكيم لا يعبث

تعالوا إذاً نعرف صفات ربنا سبحانه وتعالى، فإذا فهمنا أنه حكيم غير ظالم، يريد الحق وليس العبث، فهمنا أنه لا محل للسؤال أصلاً.

إن أفعال الله تعالى في الكون أفعال حكيم مدبّر، يرحم الناس، وليست أفعال ظالم يجبر الناس على أشياء ليس لهم يد فيها... فلا يصدر عنه سبحانه إلا الحكمة والتدبير والعظمة.

والسورة تؤكد هذا المعنى بطريقة رائعة، عن طريق التدبر في هذا الكون والتفكر في حكمة الله فيه، حتى نعرف هل يصدر عن الله العبث أم لا؟ إن السورة ستظهر لك أن كل ما في الكون إنما هو من حكمة الله وتدبيره، فمحال أن يصدر عنه العبث سبحانه، فثق بحكمته وتوكل عليه.

#### الكتاب الحكيم

فمن أول آيات السورة نلاحظ وضوح المعاني السابقة: [تِلْكَ ءايَاتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْحَكِيم].

وللقرآن أوصاف كثيرة فما سر اختيار الحكيم هنا؟ حتى تعلم أن قضاء الله وكلامه لا يصدران إلا عن حكمة بالغة وتدبير محكم.

وفي الآية الثانية: [أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ رَجُلِ مَّنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشّرِ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبّهِمْ قَالَ ٱلْكَافِرُونَ إِنَّ هَلْذَا لَسَلْحِرٌ مُّبِينً].

أي هل تتعجبون من كون الرسالة قد أنزلت على محمد م... فالله تعالى ينزل رسالته على من يشاء وهناك حكمة وتدبير لاختيار الله I للرسول الذي يحمل الرسالة، ولذلك جاء في آية أخرى [ٱلله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ] (الأنعام، 124).

### يدبر الأمر

وبعد ذلك تنتقل الآيات للحديث عن ملك الله [ للكون وتدبيره في ملكه حتى تشعر بصفاته وتوقن بما وتدفع الظنون والأوهام. [إنَّ رَبَّكُمُ ٱلله ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَا وَتَ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مَا مِن شَفِيع إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ ٱلله رَبُّكُمْ فَٱعْبُدُوهُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ].

وقوله تعالى: [يُدَبّرُ ٱلأَمْرَ] يتكرر كثيراً خلال هذه السورة، حتى نعلم أنه حكيم ومدبر، فكيف نظن العبث يصدر عن حكمته سبحانه؟ كيف نظن الظلم في أفعاله وأنه جعل الإنسان مجبراً على المعصية لأنه كتبه من أهل النار؟

### الحق عنوانها

ثم تأتي الآية التي بعدها [إلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعْدَ ٱلله حَقّا...]. والحق هو نقيض العبث والصدفة، لذلك تكررت كلمة الحق في هذه السورة – التي تتحدث عن التسليم لقضاء الله وقدره – ثلاثاً وعشرين مرة، وهي أعلى نسبة لورود كلمة الحق في القرآن، 23 مرة في سورة عدد آياتما 109، بينما أكثر سورة ذكراً للحق بعد سورة يونس هي سورة آل عمران، 13 مرة في 200 آية، وبهذا يتضح الفرق

الواضح في النسبة، لأن سورة يونس تؤكد على ضرورة التسليم لله الحق في قضائه وتدبيره.

ونتابع مع الآية (4):

[إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعْدَ الله حَقّا إِنَّهُ يَبْدَأُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِى الله حَقّا إِنَّهُ يَبْدَأُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِى اللهِ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ بِٱلْقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مّنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ].

فلينظر كل حائر وكل مشكّك إلى ملك الله وليتفكر في تدبيره وإدارته لملكه. فالآية حددت أن سبب تعذيبه لبعض البشر هو كفرهم به تعالى [... بِمَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ].

والآية التي بعدها تلفت نظرك إلى خلقه وتدبيره:

# ما خلق الله ذلك إلا بالحق

[هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَاء وَٱلْقَمَرَ نُوراً وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ ٱلسَّنِينَ وَٱلْحِسَابَ مَا خَلَقَ ٱلله ذٰلِكَ إِلاَّ بِٱلْحَقِّ يُفَصَّلُ ٱلآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ & إِنَّ فِي ٱلسَّمَا وَ ٱلْارْضِ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ إِنَّ فِي ٱلسَّمَا وَ وَٱلاَّرْضِ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ إِنَّ فِي ٱلسَّمَا وَ وَالاَّرْضِ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَتَّقُونَ] (6).

إنها دعوة للتفكر في خلق الله I وتدبيره في الليل والنهار... فهل يصدر مثل هذا التدبير إلا عن الحق تبارك وتعالى!... فالذي يدبّر ذلك يستحيل عليه العبث، ويستحيل عليه إدخال الناس النار مجبرين.

### عمن تصدر هذه التساؤلات؟

توضّح الآية السابعة من السورة نوع الناس الذين يعتقدون مثل هذه المعتقدات الباطلة في حق الله: [إَنَّ ٱلَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءنَا وَرَضُواْ بِٱلْحَيوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأَنُّواْ بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ ءايَلتِنَا غَلْفِلُونَ & أُوْلَئِكَ مَأْوَاهُمُ ٱلنَّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ].

وهذه ملحوظة مهمة أتت بحا السورة: فمن الذي يطرح هذه الأسئلة ويشكك في حكمة الله؟ إنهم غير المتدينين والبعيدين عن طاعة الله، وهم يطرحون أسئلة كهذه ليريحوا أنفسهم. ولم نسمع يوماً بشخص متديّن ينفّذ الطاعات ويشكّك بأن الله تعالى أجبره على الطاعة، لذلك فالمتدينون لا يطرحون أبداً مثل هذه الأسئلة.. والآية السابقة تبيّن لنا أن أصل المرض الذي أصاب هؤلاء هو الغفلة عن آيات الله وعدم استشعار حكمته في أوضح صورها.

## حكمة الله في أفعاله

وتستمر الآيات لتؤكد على نفس المعنى: الله تعالى لا يصدر عنه العبث، فكل أفعاله حكمة..

[فَقُلْ أَفَلاَ تَتَّقُونَ] اتقوا الله فيما تقولون... ونعود لنسمع كلمات [ٱلْحَقُّ وَاللهُ فَا اللهُ وَاللهُ فَا اللهُ وَاللهُ فَا اللهُ وَاللهُ فَا اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

وبعد ذلك يقول I: [قُلْ هَلْ مِن شُرَكَائِكُمْ مَّن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقّ قُلِ ٱلله يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقّ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لاَّ يَهِدِى إِلاَّ أَن يُهْدَىٰ يَهْدِى لِلْحَقّ أَخَقُ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لاَّ يَهِدِى إِلاَّ أَن يُهْدَىٰ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ] (34).

فيا من تتهمون الله بتدبيره... أين التسليم لله، كيف تحكمون! بأي طريقة تفكرون وأنتم تعيشون في هذا الكون... اسمع هذا القسم الرائع من جبار السماوات والأرض:

[وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَـقٌ هُـوَ قُـلْ إِى وَرَبّـى إِنَّـهُ لَحَـقٌ وَمَـا أَنــتُمْ بِمُعْجِزِينَ] (53).

وبعد ذلك يقول I: [أَلا إِنَّ لله مَا فِي ٱلسَّمَا وَتِ وَٱلأَرْضِ أَلاَ إِنَّ وَعْدَ ٱلله حَقُّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ] (55).

حشد هائل من الآيات يصب في نفس المعنى ويركز على نفس المحور ليزيل من القلب أي شبهة وتساؤل.

### أفعالكم هي السبب

إن تركيز الآيات على الحق والحكمة والتدبير يظهر أن ما يحدث للعباد إنما هو بسبب عملهم وسعيهم.

فلا يقع الهلاك من الله إلا بعد الظلم من البشر.. يقول تعالى: [إِنَّ ٱلله لاَ يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْئًا وَلَكِنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ] (13).

فالناس هم الذين يظلمون أنفسهم، ولا يجوز أن يتهموا الله بالظلم لما يصيبهم من عذاب ومصائب، بل يجب أن ينظروا ماذا فعلوا هم حتى أصابهم الله I بهذا العذاب.

ويظهر هذا المعنى حلياً في قوله: [وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَاءتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيّنَاتِ...] (13).

متى وقع الهلاك؟ عندما ظهر ظلمهم وفسادهم. فأفعال البشر هي السبب الأول لما يحل بهم من العقوبات.

وتأتي آيات كثيرة لتخدم نفس المعنى: [وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّنَاتِ جَزَاءُ سَيَّئَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةُ...] (27).

[هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتْ...] (30).

[كَـذَلِكَ حَقَّـتْ كَلِمَـةُ رَبِّـكَ عَلَـى ٱلَّـذِينَ فَسَــقُواْ أَنَّهُــمْ لاَ يُؤْمِنُونَ] (33).

وبالمقابل، ترينا الآيات أن المثوبة الربانية لا تكون عن عبث، بل إنها رهن بمن استحقها: [للَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةً...] (26).

### الله أعلم بعباده

وإذا تابعنا قراءة الآيات، وحدنا أن السورة تنتقل إلى مفهوم حديد وسؤال مباغت:

كيف تتعجبون من قضاء الله وأفعالكم أنتم تحاه قضاء الله وقدره أشد غرابة؟ اسمع معي الآيات:

[وَإِذَا مَسَّ ٱلإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَىٰ ضُرِّ مَّسَّهُ...] (12) هذه الآية تصور لنا مشهدين بشكل رائع: مشهد الإنسان المهموم الذي يدعو الله تعالى بأي طريقة (لجنبه أو قاعداً أو قائماً) وفي هذه الصورة تثاقل وبطء، حتى إذا انتهت الأزمة كان تصرفه وغفلته سريعين (مر)...كأنه مر بدون أن يتوقف ليشكر أو يلتفت ليتدبر.

وفي آية أخرى: [وَإِذَا أَذَفْنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مّن بَعْدِ ضَرَّاء مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُمْ مَّكُرٌ فِي ءاينتِنَا قُل ٱلله أَسْرَعُ مَكْرًا] (21).

فهذه الآية تشرح كيف يقع القضاء والقدر، فإن كان بعض البشر مستغرباً من قضاء الله، فإنه تعالى يعلم من منكم سيشكر ومن منكم سيكفر، وتأتي الآية التي بعدها لتوضح المعنى أكثر [هُوَ ٱلَّذِى يُسَيّرُكُمْ فِي ٱلْبُرّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا...] (22).

ولا يصفو القلب لخالقه إلا عند الشدة، ولا يرق إلا في الكوارث، فإذا مرت بسلام نسي اللجوء إلى خالقه من قبل... أنظر بالله عليك، ماذا بعد الريح الطيبة التي فرحت بها القلوب وذهلت عن صاحب النعمة: [... جَاءتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَواْ ٱلله مُحْلِصِينَ لَهُ ٱلدينَ لَئِنْ أَنْجَيْقَنَا مِنْ هَلِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ] (22).

وما يحدث في أمواج البحر يحدث أيضاً بين أمواج الحياة وتقلباتها. فماذا يكون حال ركاب السفينة عند النجاة؟

[فَلَمَّا أَنجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلأرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ] وتلك قمة

التناقض، وغاية الانحراف عن الحق، لأن الله غني عن البشر [يأيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَّتَاعَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنبَّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ] (23).

فما علاقة هذا المثل بهدف السورة؟ كأن المعنى: لا تعجبوا من قضاء الله فيكم لأنه يعلم من منكم سيشكر بعد رفع البلاء ويتوب، ومن سيعود إلى جرمه ثانية!...

#### رسائل القدر

أحيانا يقع قضاء الله وقدره لأنه I أعلم كيف سيتصرف كل إنسان بعد رفع البلاء، لأنه لا يوجد إنسان إلا وقد تعرّض لمواقف قبل أن يأتيه البلاء، ويظهر من خلال المواقف كيف سيكون تصرفه بعد رفعه. فالإنسان يختبر بابتلاءات صغيرة فيدعو الله Y، وقد يهلكه الله لأنه تعالى يعلم كيف سيتصرف العبد إذا ما رفع عنه البلاء، كما تصرف في السابق مرات عديدة...

فالقضاء والقدر إنما هو بحكمة من الله I وليس عبثاً، وقد ندرك هذه الحكمة وقد لا ندركها، وحتى لو لم ندرك الحكمة بعقولنا البسيطة فلا يجوز لنا أن نتهم الله Y في حكمته، ولكن ينبغي التسليم والثقة المطلقة بالله والتوكل عليه، واليقين بأنه هو الحكيم العليم الذي لا يظلم أبداً...

# أنبياء الله والتوكل

لذلك جاءت قصص الأنبياء في هذه السورة لتؤكد على معنى التوكل على الله عند دعوة الأنبياء لأقوامهم:

نوح: [... يُقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَّقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ ٱلله فَعَلَى ٱلله تَوَكَّلْتُ...] (71).

موسى: [وَقَالَ مُوسَىٰ يُقَوْمِ إِن كُنتُمْ ءامَنْتُمْ بِٱلله فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ & فَقَالُواْ عَلَىٰ ٱلله تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فِتْنَـةً لَلْقَـوْمِ

ٱلظَّلِمِينَ] (84-85).

# فرعون وقوم يونس

ونصل إلى ختام السورة حيث تذكر لنا السورة قصتين لتوضيح ما سبق: فرعون، وقوم يونس.

فبعد أن أوضحت السورة في كثير من الآيات حكمة الله Y وتدبيره، وتصرفات البشر حيالها. ضربت السورة مثالين: الأول لفرعون الذي كذب بآيات الله، والثاني قوم يونس الذين كذبوا بالله أول الأمر.

وفي المثلين تجد أن النبيين ذهبا إلى البحر: موسى ويونس. وظل القومان على تكذيبهما حتى نزل بمم العذاب جميعاً، لكن الذي حرى هو هلاك فرعون وآله ونجاة قوم يونس...

يقول I: [وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَءيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءامَنتُ أَنَّهُ لَا إِلِهَ إِلاَّ ٱلَّذِي ءامَنتْ بِهِ بَنواْ إِسْرَءيلَ وَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءامَنتُ أَنَّهُ لَا إِلِهَ إِلاَّ ٱلَّذِي ءامَنتْ بِهِ بَنواْ إِسْرَءيلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ] (90) فيظهر هنا إدعاء الإيمان، فيأتي الرد:

[ءالئَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ] (91).

أما قوم يونس، فقصتهم شبيهة بقصة فرعون، وقد نجوا فيما أهلك فرعون. اسمع الآيات:

[فَلَوْلاَ كَانَتْ قَرْيَةٌ ءامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءامَنُواْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينٍ] (98).

فالعذاب كان قد نزل، ولكن الله كشفه عنهم بإيمانهم، فما الفرق بين فرعون وقوم يونس؟ فكلاهما قال آمنا! وكلاهما تركهم رسلهم لأنهم كذبوا؟ فلماذا أهلك فرعون فيما نجا قوم يونس؟ إنها مسألة رائعة في القضاء والقدر...

### ألا يعلم من خلق ... ؟!

فالله I أعلم بما في الصدور، ففرعون لو رد لعاد لما كان عليه، فيما نجّى الله Y قوم يونس V لأنهم لو ردّوا لعادوا إلى الصلاح فاهلك فرعون ونجّى قوم يونس، ودليل ذلك قوله تعالى مخاطباً فرعون:

[... عالئنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ...] فهذا يعني أنه قد جاءت فرص كثيرة لفرعون من قبل هذا، لكنه كان يعود إلى إفساده في كل مرة. بل إنه رأى آية البحر وهو ينشق للمؤمنين فتبعهم بدلاً من أن يتفكّر في تلك الآية، وظل يتبعهم حتى الغرق.

أما قوم يونس، فان الله تعالى علم منهم صدق العودة، ولأنه رحيم، أعطاهم الفرصة. والدليل على ذلك أن بقائهم على الإيمان هو ما حصل فعلاً حين نجاهم الله Y [... كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلخِزْيِ فِي ٱلْحَيَـوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينِ...] (98) فلقد بقوا طائعين لله I مؤمنين به، فاستمتعوا بنعم الله طيلة حياتهم في الدنيا، ففازوا وسميت السورة باسم نبيهم.

### لماذا سورة يونس ؟!

ذكر اسم سيدنا يونس في هذه السورة في آية واحدة فقط، وهناك سور كثيرة جاء فيها ذكر هذا النبي الكريم أكثر من هنا. ولم يذكر سيدنا يونس في السورة بل ذكر قومه فقط (لأنه تركهم أصلاً وكان في بطن الحوت عند إيمانهم)، فما الحكمة؟

لقد سميت هذه السورة بسورة يونس حتى يبقى مثل قوم يونس شاهداً على حكمة الله، وأن الإنسان له دور فيما يحدث له ويقع عليه، لأنهم بعد التوبة استمروا على طريق الهداية رغم غياب نبيهم، كأن القصة شاهد ودليل أن حكمة الله كانت في محلها [وَكَفَىٰ بِٱلله شَهِيداً].

وقد تقول في نفسك: ولم لم يعط فرعون الفرصة، فقد يتوب هذه المرة... راجع الآيات (22 و23). وكأنها تقول لك: ألم تقرأ السورة؟ ولم توقن بحكمة الله؟ إن الله هو أعلم بفرعون منك، والقضاء والقدر لا يكونان إلا بحكمة من الله تعالى، وليس عبثاً، وقد تدرك الحكمة وقد لا تدركها، فثق بأن الله حكيم عليم لا

يظلم أحداً، وتوكل عليه.

# كيف تتعامل مع قضاء الله؟

ثلاثة أوامر تختتم بها السورة لتكون درساً عملياً في الإيمان بالقضاء والقدر:

سلم له - لا تلجأ إلى غيره - توكل عليه.

[وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدّينِ حَنِيفًا وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ & وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ ٱلله مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مّنَ ٱلظَّلِمِينَ] (105-206).

ولا يضعف إيمانك بالقضاء والقدر مهماكان لأن كل ما يقدره الله هو لخير العباد ورحمتهم:

[وَإِن يَمْسَسْكَ ٱلله بِضُرّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادَّ لِفَضْلِهِ يُصَيبُ بِهِ مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ]... (107) فسلّم لِفَضْلِهِ يُصَيبُ بِهِ مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ]... (107) فسلّم لقضاء الله وقدره، تسلم في الدنيا والآخرة.

# سورة هود

سورة هود (مكية)، نزلت بعد سورة يونس، وهي بعدها في ترتيب المصحف. وعدد آياتها 123 آية.

#### ثلاث سور متتالية بأسماء الأنبياء

هناك سور عديدة في القرآن سميت بأسماء أنبياء، ومنها ثلاث سور متتالية: يونس، هود، ويوسف. هذه السور تجمعها روابط عديدة، فهي أول سور في القرآن سميت بأسماء أنبياء، كما أنها نزلت بنفس الترتيب الموجود في المصحف، وفي نفس الفترة من المرحلة المكية، وهي فترة اشتداد المحنة على المسلمين وعلى النبي Φ.

وهنا لا بد من أن نذكر قاعدة من قواعد القرآن في قصص الأنبياء: فعندما يكون اسم النبي هو عنوان السورة، فإن هدف السورة مرتبط لا محالة بقصة هذا النبي (كما رأينا في سورة يونس عليه السلام التي كان محورها التسليم لقضاء الله وقدره، وكانت قصة قوم يونس مثلاً رائعاً لفهم حكمة الله وتدبيره).

وهناك قاعدة قرآنية أخرى تشعرك بعظمة هذا الكتاب وروعته، وهي أن كل قصة نبي من أنبياء الله تختتم بآية أو مجموعة آيات تبين لك العبرة من القصة. فإذا أردت أن تعرف الرسالة الربانية التي تحملها السورة، فاقرأ آخر سطر من قصة النبي الذي سميت السورة باسمه، قاعدة رائعة تتكرّر بشكل معجزة في القرآن.

#### زلازل البلاء

نزلت السورة على النبي  $\rho$  في أحلك الأوقات وأصعبها، بعد عشر سنوات من البعثة. الاضطهاد في مكة شديد، والنبي  $\rho$  أذن لأصحابه بالهجرة

إلى الحبشة، وأما من بقي من الصحابة في مكة فقد ظل يتعرّض لشتى أنواع العذاب. أما رسول الله فلم تكن الظروف التي يمر بحا أفضل حالاً من الصحابة، فلقد مات عمه أبو طالب الذي كان يحميه، وماتت زوجته حديجة بنت حويلد التي كانت تواسيه، وليس هذا وحسب بل إن النبي توجه إلى الطائف لدعوة أهلها فردوه ورموه بالحجارة ولم يعد أحد من أهل مكة يدخل في الإسلام ورفضت كل القبائل أن تنصر النبي  $\rho$  وأن تقبل هذا الدين.

### ما أشبه الليلة بالبارحة

فالظروف التي مر بها النبي  $\rho$  والصحابة رضوان الله تعالى عليهم شديدة للغاية، وهي مشابحة كثيراً لما نمر به نحن من شدة على الإسلام والمسلمين. فحو السورة هذا مفيد جداً للشباب المتدين، فافتح معي عقلك وقلبك لفهم مراد ربنا من هذه السورة.

فعندما يعيش البشر في الضغوطات التي مر بها الصحابة، أو التي نمر بها اليوم، يصيبهم أحد هذه الأمور الثلاثة:

- 1. فقدان الأمل وتضييع الهمم وتوقف السير للإصلاح وترك العمل للإسلام.
- 2. التهور واللجوء إلى العنف والتصرفات غير المحسوبة من أجل التغيير بالقوة.
- 3. الركون للأعداء والارتماء في أحضائهم والاستسلام الكامل لهم مع العيش في ظلهم.

ألا ترى مثل هذه الأنواع في مجتمعنا؟ فما الحل؟ وماذا تقول السورة لهؤلاء؟

# هدف سورة هود: التوازن

السورة تعالج هذه الظواهر الخطيرة في آية محورية، تخاطب مشاعر المتدينين الذين يتألمون لما يحدث للإسلام من ظلم، وتخاطب الشباب المحبّ لدينه والمتحمّس لفعل أي شيء لنصرة الإسلام، لتقول لهم:

[فَٱسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوْاْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ &

وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّن دُونِ ٱلله مِنْ أَوْلِيَاء ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ] (112 - 113) لقد وردت هذه الآية في آخر السورة بعد أن ذكرت كل قصص الأنبياء قبلها لتأمرنا بثلاثة أوامر:

- أ. الاستقامة: [فَآسْتَقِمْ]، هي الاستمرار في الدعوة والصبر. فلا ينبغي على الداعية أن يتوقف عن الدعوة أو أن يفقد الأمل إذا واجهته المصاعب. والدعوة إلى الاستقامة تعالج المشكلة الأولى من المشاكل التي ذكرناها، وهي فقدان الأمل وضياع الهمم والتوقف عن الإصلاح.
- ب. عدم الطغيان: [وَلاَ تَطْغَوْاً]، وهذا هو التعبير القرآني عن التهور واللجوء إلى العنف.
- ج. عدم الركون: [وَلاَ تَرْكَنُواْ]، وهذا هو التعبير الشرعي القرآني عن الركون إلى الأعداء والارتماء في أحضافهم، والاستسلام للحضارات الأخرى، والتقليد الأعمى، وأن يشعر المرء بفقدان الهوية وعدم الإنتماء لحضارته ودينه وإسلامه.

# "شيبتني هود"

فهذه الأوامر الثلاثة هي العلاج للمشكلات الثلاث التي تصيب البشر حين يواجهون الأزمات والهزائم والأوضاع الحالكة المظلمة. فالتوازن مطلوب من المؤمن حين تواجهه الأزمات، دون طغيان وتحور، ودون الركون للأعداء. ويتحقق التوازن بالاستقامة على الحق كما أمر والاستمرار في طريق الدعوة والإصلاح رغم كل الظروف، وذلك من خلال تنمية مجتمعه وتقديم الخير للفقراء والمساكين، والنجاح في الحياة العملية.

ولأن الأمر بالتوازن صعب على النفس البشرية، لا بد للناس عموماً وللدعاة خصوصاً أن يتقووا بالصحبة الصالحة المعتدلة التي تعين على التوازن، لذلك نرى في الآية المحورية قوله تعالى: [وَمَن تَابَ مَعَك].

#### قف بينهما

وللحسن البصري كلام رائع في هذه الآية، حيث يقول: (سبحان الذي جعل اعتدال هذا الدين بين لاءين) وهي [لا تَطْغُواْ] و [لا تَرْكَنُواْ]، وهي من اعتدال الإسلام وتوازنه في التعاطى مع مشاكل الحياة.

إن هذه السورة تعالج الوضع الذي نعيشه نحن اليوم تماماً، وهذا دليل على صلاحية الإسلام لكل زمان ومكان. فكأنها تخاطبنا نحن لتقول: [لا تَطْغَوْاً]... [لا تَرْكُنُواْ]... فرسالة السورة إلى المسلمين في كل زمان ومكان هي: اصبروا، واستمروا في الإصلاح، بتوازن واعتدال، دون أي تمور أو ركون.

# بداية السورة: كتاب أحكمت آياته

بدأت السورة بقوله تعالى: [الركِتَابُ أُحْكِمَتْ ءايَتُهُ ثُمَّ فُصَّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمِ خَبِيرٍ] (1).

ومن لطائف ترابط سور القرآن، أن السورة السابقة (سورة يونس) افتتحت أيضاً بالحكمة: [الر تِلْكَ ءاينتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْحَكِيمِ] (يونس: 1). فالسورتان بدأتا بالحكمة، لكن ما الفرق بينهما؟

سورة يونس ركّزت على حكمة الله في قضائه وقدره كما رأينا، أما سورة هود، فتحدثت عن حكمة الله في كتابه وآياته لتركّز على حكمة المؤمن في التعامل مع الواقع الشديد، من خلال الاستعانة بآيات الله الحكيم.

# الإصرار على الدعوة بتوازن

والآية الثانية تظهر بوضوح معنى الإصرار على الدعوة بتوازن [أَلاَ تَعْبُدُواْ إِلاَّ اللهِ إِنَّنِي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ]. ثم تنتقل الآيات إلى إظهار تكذيب الأعداء للنبي م حتى يعيش قارئ القرآن مع الجو المحيط لنزول السورة [ألا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ...].

وفي خضم هذه الآيات، تأتي الآية السابعة بمعنى لطيف: [وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَا وَقِي خضم هذه الآيات، تأتي الآية السابعة بمعنى لطيف: والأرض بجو السَّمَا والأرض في سِتَّةِ أَيَّامٍ...] فما علاقة خلق السماوات والأرض بجو السورة؟ إن التدرج سنة كونية في ملك الله تعالى، ولذلك خلق السماوات والأرض

في ستة أيام مع أنه كان يقدر تعالى أن يفعل ذلك في لمح البصر، وذلك لكي يعلمنا التدرج في الأمور والصبر وعدم الاستعجال.

والآية 11 تشير إلى نفس المعنى أيضاً: [إلاَّ ٱلَّـذِينَ صَـبَرُواْ وَعَمِلُـواْ الصَّلْحِاتِ...] مع أن أكثر آيات القرآن تأتي بقوله تعالى: [ءامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلْحَاتِ]. أرأيت كيف أن وراء كل كلمة بل كل حرف من القرآن حكمة وكيف تتكامل آيات السورة الواحدة حول موضوع واحد. كيف لا والله تعالى يقول في أول السورة [كِتَابُ أُحْكِمَتْ ءايئةُ...].

ومن شدة التكذيب، تأتي الآية (12) لتقول للنبي  $\rho$ : [فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ...]. فهل تخلَّى الرسول عن بعض وحي الله، أو ضاق صدره عن تبليغ الدعوة؟ لا! وحاشا لله أن يحدث هذا... ولكن هذه الآية تعدف إلى تثبيته  $\rho$ ، وتثبيت المؤمنين من بعده في كل زمان ومكان. فالمعاندون المكذبون يجادلون الدعاة حدلاً بلا جدوى، ولكن أيُّها المحب لدين الله [إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَٱلله عَلَىٰ كُلِّ شَيْء وَكِيلٌ] (12) فأنت تعمل أجيراً عند الله، وعليك أن تبلّغ ما أُمرت به دون أن تنظر إلى النتائج، فالله وحده هو الذي بيده تحقيق النتائج [وَٱلله عَلَىٰ كُلِّ شَيْء وَكِيلٌ].

وتمضي أول 24 آية من هذه السورة لتكون رسالة واضحة للدعاة: التكذيب شديد، وله تأثير عليكم، فاثبتوا على دعوتكم، وابذلوا جهدكم، ثم دعوا الأمر لله وتوكلوا عليه!!

## نماذج للاستقامة

وبعد هذه الآيات تسير السورة كلها بنفس الطريقة: ذكر قصص مختلفة لأنبياء الله تعالى، (نوح وهود وصالح وشعيب وموسى عليهم السلام)، والتركيز في كل قصة على تطبيق النبي للأوامر الثلاثة (الاستمرار [فَٱسْتَقِمْ] - عدم التهور [لأ تَطْغَوْاْ] - عدم الركون [لا تَرْكُنُواْ]).

نوح عليه السلام: 950 سنة

وأول قصة تأتي لتخدم معنى الاستقامة والثبات هي قصة نوح عليه السلام. وتجدر الإشارة أن سورة هود تحتوي على أطول قصة لسيدنا نوح في القرآن (حتى أنحا أطول من سورة نوح نفسها)، فلماذا؟ لأن سيدنا نوح بقي 950 سنة في دعوة قومه دون أن يستجيبوا له، فيكون بذلك مثالاً وقدوة في الاستقامة وعدم اليأس.

[وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ إِنَّى لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ & أَن لاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ ٱلله إِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ] (25 - 26) فالكلمات التي وجّهها نوح إلى قومه هي نفسها التي افتتحت بها السورة: [أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ ٱلله إِنَّنِي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَمِه هي نفسها التي افتتحت بها السورة: [ألاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ ٱلله إِنَّنِي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَهُ وَاللهُ وَاحْدَةُ وَالدعوةُ وَاحْدَةُ وَالظُروفُ التي وَاحْهَتَ كُلُ الأنبياء هي نفسها، فاستقيموا واثبتوا كما ثبت نوح عليه السلام.

### استقامة سيدنا نوح

ونرى ثبات سيدنا نوح واستمراره على دعوته في قوله تعالى: [قَالُواْ يِنُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتَنِا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلدِقِينَ] (32).

فقد ظلّ نوح يدعو قومه مئات السنين، فإذا كانت ظروفك أيها الداعية صعبة، فقارن نفسك بنوح عليه السلام، الذي ظل مستقيماً على طريق الدعوة، يدعو قومه بكل الطرق دون ملل أو كلل، حتى مَلُّوا هُم منه وقالوا له: إئتِنا بهذا العذاب الذي تتحدث عنه إن كنت صادقاً. وقبل ذلك ترينا الآيات مواقف مختلفة من جداله لهم والحجج والأساليب المستخدمة الآيات (28 – 31).

وهكذا يظهر تطبيق سيدنا نوح للبند الأول من السورة [فَاسْتَقِمْ].

# البعد عن التهور في قصة نوح

إذا وضعت بنفس الظروف التي ووجه بها سيدنا نوح، وقيل لك: [فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا] (32)، ماذا ستفعل؟ هل ستتهور؟ هل ستضربهم؟ ماذا سيكون جوابك؟ أنظر كيف كان خطاب نوح مع قومه بعيداً عن التهور والعنف: [قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ ٱلله إِن شَاء وَمَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ & وَلاَ يَنفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ يُغُويَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ] (33 - أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱلله يُرِيدُ أَن يُغُويَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ] (33 -

.(34

إنها لهجة رقيقة لا تقوّر فيها ولا عنف، فليس بيني وبينكم مشكلة، لكن الله تعالى هو الذي يأتيكم بالعذاب إن شاء.

### واصنع الفلك

وتستمر الآيات حتى نصل إلى قوله تعالى: [وَأُوحِىَ إِلَىٰ نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ ءامَنَ فَلاَ تَبْتَئِسْ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ] (36). فماذا نفعل يا رب؟ نتركهم؟ فليغرقوا... لا، ما زال هناك أوامر ربانية وما زال الطريق طويلاً.

[وَٱصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلاَ تُخَلِطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُمْ مُعْرَقُونَ] (37).

إن صناعة الفلك تحتاج لسنين طويلة، فسيدنا نوح عاش في الصحراء، ولكي يصنع سفينة كبيرة في وسط الصحراء، فهو بحاجة لزراعة الشجر أولاً، وبعد ذلك يأخذ الخشب من الشجر، ثم يبني بالخشب سفينة ضخمة لتستوعب المؤمنين وتحمل من كل نوع من الحيوانات زوجين اثنين. أمر صعب وطويل الأمد، (بعض العلماء قالوا إنه استغرق مئة عام، والبعض قالوا مئي عام، وآخرون قالوا ثلاثمائة عام) فلماذا لم تملكهم يا رب كما أهلكت غيرهم من المكذبين؟ ولماذا لم ينبت الشجر بمعجزة بين ليلة وضحاها؟ الجواب: تعلموا أيها الدعاة الصبر والاستقامة على طاعة الله حتى ولو لم تروا النتائج وحتى لو كانت النتائج غير متوقعة أصلاً [وَأُوحِيَ إِلَىٰ نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ

فسيدنا نوح علم أن لا أحد سوف يؤمن من القوم، لكنه أطاع الله تعالى وصبر. والداعية إلى الله يعمل أجيراً عنده، يأمره بزراعة هذا الحقل مثلاً، فيزرعه، حتى لو كان يرى أن هذا الحقل لن ينتج محصولاً... فالمهم أن ينفذ الأوامر، ويبذل جهده، ثم يترك النتائج لله سبحانه وتعالى... والمهم في الأمر أيضاً أنه سيأخذ أجره من الله تعالى في النهاية سواء أثمر الحقل أم لم يُثمر!!!!

#### لا ركون حتى للولد

لعلك الآن تسأل نفسك: أين عدم الركون في قصة نوح؟ وأين تطبيق قوله تعالى [وَلاَ تَرْكَنُواْ]؟ والجواب على ذلك في قصة ابن نوح، والتي لم ترد في القرآن كله إلا في هذه السورة، فلماذا؟

لأن نوحاً قال: [رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكَمُ ٱلْحَكِمِينَ] (45).

فماذا كان الجواب الرباني؟

[قَالَ لِنُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلاَ تَسْأَلْنِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَلْجَاهِلِينَ & قَالَ رَبّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَلْكَ بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُن مّنَ ٱلْخَاسِرِينَ] (46، 46).

إن السورة تحذّر من الركون لغير الحق، ولذلك تذكر لنا تبرؤ نوح من ابنه الذي مات على الكفر. فعاطفة الأبوة قد تدفع بالبعض إلى الركون لأبنائهم [فَقَالَ رَبّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي...] على الرغم من الأخطاء التي يقع فيها الأبناء، فأتت السورة لتعلمنا أنه لا ركون للباطل، ولو كان هذا الباطل معنا في عقر دارنا وبين أبنائنا الذين هم من صلبنا، وكان سيدنا نوح مثالاً وقدوة في التبرؤ من الباطل وعدم الركون إليه.

### التعقيب: فاصبر

وكما ذكرنا سابقاً، فإننا سنقرأ في آخر كل قصص الأنبياء تعليقاً على القصة وتعقيباً عليها في آخر أيسة منها. وفي قصة نوح نقراً قوله تعالى: [تِلْكَ مِنْ أَنْبَاء ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَاذَا فَٱصْبِرْ إِنَّ ٱلْعَقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ] (49).

فالرسالة التي تحملها القصة هي قوله تعالى: [فَٱصْبِرْ...]، صبراً إيجابياً فيه عمل وإنتاج دون تمور أو ركون.

# أنبياء الله تعالى والتوازن

وكل قصص الأنبياء المذكورة في السورة (شعيب وصالح ولوط وهود) تخدم نفس المعنى، وتشكّل تطبيقاً عملياً للآية المحورية في السورة (الآية 112)، بمحاورها الثلاثة:

- 1. [فَٱسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ...] (112).
  - 2 [وَلاَ تَطْغَوْاً] (112).
- 3 [وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ...] (113).

فإذا أخذنا مثلاً قصة شعيب - مع العلم أنك تستطيع أن تطبق هذه القواعد على كل القصص - فإننا سنرى فيها ما يلى:

الاستقامة على الثبات والإصلاح بتوازن [إِنْ أُرِيكُ إِلاَّ ٱلإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ] (88).

وحدة المنهج الذي دعا إليها كل أنبياء الله (وحتى استعمال نفس الكلمات)، [وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ] (90).

شدة الوضع والتكذيب [قَالُواْ يُشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَاكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلاً رَهْطُكَ لَرَجَمْنَكَ...] (91).

عدم التهور في الرد [قالَ يَقَوْمِ أَرَهْطِى أَعَنُّ عَلَيْكُم مّنَ ٱلله] (92)، والملاحظ أنه استخدم نفس أسلوب سيدنا نوح في رد الأمر إلى الله، فهو الذي سيحاسبهم [إنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطً] (92).

وبالمقابل، عدم الركون أو المداهنة يتجلى واضحاً في قوله [وَيلْقَوْمِ ٱعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنّى عَلمِلً] (93).

إلى أن جاءت الآية (94) بنصر للنبي والمؤمنين معه [وَلَمَّا جَاء أَمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مّنًا...].

فيا شباب، يا من تحبون الإسلام وترغبون بخدمته ونصرته، تعلموا من هذه

السورة الكريمة ومن قصصها العديدة كيفية التوازن في الدعوة عند اشتداد المحن والابتلاءات.

#### لماذا سميت السورة بسورة هود؟

ويبقى سؤال أحير: لماذا سميّت السورة بسورة هود، مع أن قصة نوح أطول من قصة هود (عليهما السلام) في هذه السورة.

الجواب: إن المحاور الثلاثة في السورة (الاستقامة وعدم الطغيان والتهور وعدم الركون) قد ظهرت في قصة هود بشكل قوي وواضح أدى إلى تسمية سورة التوازن وعدم الركون باسمه.

فقد قال لقومه بعد أن اشتد التكذيب: [... قَالَ إِنِي أُشْهِدُ ٱللهُ وَٱشْهَدُواْ أَنّى بَرِىء مّمَّا تُشْرِكُونَ & مِن دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لاَ تُنظِرُونِ] (54 – أنّى بَرِىء مّمَّا تُشْرِكُونَ & مِن دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لاَ تُنظِرُونِ] (54 – 55). أرأيت كلمة في التحدي أقوى من هذه الكلمة؟

وإلى جانب ذلك تتجلّى استقامة سيدنا هود وثباته على الطريق المستقيم في قوله:

[إِنَّى تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱلله رَبَّى وَرَبَّكُمْ مَّا مِن دَابَّةٍ إِلاَّ هُوَ ءَاخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبّى عَلَىٰ صِرْطٍ مُسْتَقِيمٍ] (56).

ثم [فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ مَّا أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبّى قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّونَهُ شَيْئًا إِنَّ رَبّى عَلَىٰ كُلّ شَىْء حَفِيظً ] وهنا يظهر عدم التهور والعنف.

فقد جمعت هذه الكلمات بقوة محاور السورة كلها: لا تحوّر أو لا طغيان، لا ركون واستقامة، ووضعت المسؤولية على كل من سيأتي بعد سيدنا هود في الإصرار على الدعوة ورفع الظلم وعدم الركون، ولذلك يقول النبي  $\mathbf{p}$ : "شيبتني هود"، وذلك لقوة الكلام فيها في الحثِّ على الاستقامة على طريق الله ومنهجه، ولقوة سيدنا هود في كونه مثالاً على التوازن في الاستقامة دون تمور ولا ركون.

### تذكّر الآخرة طريق التوازن

وقبل ختام السورة، تأتي الآيات (103 – 108) لتذكّر بالآخرة، لتطمئن المؤمنين بأن الحياة – ولو كانت تنطوي على واقع مظلم وغير عادل – ليست هي الأصل، وأن الآخرة هي التي ستحقق العدل الإلهي، فاصبروا على الواقع الأليم في الدنيا.

يقول الله تعالى: [إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لآيةً لّمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلاْخِرَةِ ذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴾ وَمَا نُوَخَرُهُ إِلاَّ لاِجَلِ مَّعْدُودٍ ﴾ يَوْمَ مَّجْمُوعٌ لَّهُ ٱلنَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴾ وَمَا نُوَخَرُهُ إِلاَّ لاِجَلِ مَّعْدُودٍ ﴾ يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَا وَ وَٱلاْرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لَمَا يُرِيدُ ﴾ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَا وَ الْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَا وَ أَلَارُضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لَمَا يُرِيدُ ﴾ وأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَا وَ أَلَارُضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْرَ مَجْذُوذِ].

# أمور تعين على الاستقامة

ويأتي حتام السورة، وفيه الآيتين المحوريتين اللتين ذكرناهما:

[فَٱسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوْاْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ & وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّن دُونِ ٱلله مِنْ أَوْلِيَاء ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ] (112-113).

فما الذي يعين على الاستقامة وعلى تنفيذ هذه الأوامر الثلاثة؟ كيف يبقى المرء ثابتاً وصابراً ويأخذ بيد الناس من غير تموّر ولا ركون؟

الحواب: [وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفاً مِّنَ ٱلَّيْلِ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيّئَاتِ ذٰلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَكِرِينَ ﴿ وَٱصْبِرْ فَإِنَّ ٱلله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ] السَّيّئَاتِ ذٰلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَكِرِينَ ﴿ وَٱصْبِرْ فَإِنَّ ٱلله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ] (115).

يعينك أيها الشاب على [فَٱسْتَقِمْ]:

العبادة [وَأَقِم ٱلصَّلَوٰة].

الصبر [وَٱصْبِرْ فَإِنَّ ٱلله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ] (115).

العمل والإصلاح والدعوة إلى الله [وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ] (117).

والملاحظة أن سورة يونس وسورة هود وسورة يوسف نزلت سوياً في فترة واحدة، وترتيبها في المصحف هو نفس ترتيب نزولها. نزلت في محنة رسول الله  $\rho$  والصحابة بمكة بعد وفاة خديجة وأبو طالب وكلها تعالج مشاكل متقاربة. وسبب اختيار اسم نبي لعنوان كل سورة من السور الثلاث هو أن قصته فيها العبرة وهي تصب في محور السورة وهدفها. وهذه السور الثلاث تكلمنا الآن لأننا في نفس المرحلة ونفس الشدة والظلمة فلنستقم على طاعة الله، ولنحذر التهور واللحوء إلى العنف، ولنحذر كذلك الركون إلى حضارات أخرى والارتماء بأحضانها ونستسلم ونعيش في ظلها وننسى انتماءنا لإسلامنا ونفقد هويتنا، هذا هو محور سورة هود.

# سورة يوسف

سورة يوسف (مكية)، نزلت في توقيت مقارب لنزول السورتين اللتين قبلها، يونس وهود، وفي نفس الظروف. وهي أطول سورة تحتوي على قصة في القرآن، فقد احتوت على قصة سيدنا يوسف عليه السلام من بدايتها لنهايتها. عدد آياتها 111 آية.

#### أحسن القصص

قال عنها علماء القصص أنها احتوت على جميع فنون القصة وعناصرها، من التشويق، وتصوير الأحداث، والترابط المنطقى، واستخدام الرمز.

فعلى سبيل المثال، نجد أن هذه القصة قد بدأت بحلم رآه سيدنا يوسف عليه السلام وانتهت بتفسير ذلك الحلم. ونرى أن قميص يوسف الذي استُخدم كأداة براءة لإخوته، كان هو نفسه الدليل على خيانتهم... هذا القميص استُخدم بعد ذلك كأداة براءة ليوسف نفسه، فبرَّأه من تهمة التعدي على امرأة العزيز!!

ومن روعة هذه القصة أن معانيها وأحداثها متجسّدة أمام قارئها وكأنه يراها بالصوت والصورة، وهي من أجمل القصص التي يمكن أن تقرأها ومن أبدع ما تتأثر به. نحن لا نحتاج لشهادة علماء القصة فيها، لأن الله نفسه هو الذي يشهد على جودتها وروعتها:

[نَحْنُ نَقُصَّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقُصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَلْذَا ٱلْقُوْءَانَ] (3).

لكن هذه السورة لم تأت في القرآن لمجرد رواية القصص، لأن هدفها يتلخص في آخر سطر من القصة وهو قوله تعالى: [إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيِصْبِرْ فَإِنَّ ٱلله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ] (90).

فالمحور الأساسي للقصة هو:

#### يعلم ولا نعلم

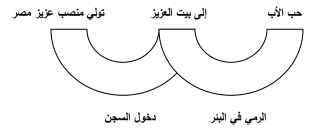
إن هدف سورة يوسف هو إعلامنا أن تدبير الله تعالى للأمور يختلف عن النظرة البشرية القاصرة، وكأنها تقول لنا: (ثِق في تدبير الله، واصبر ولا تيأس).

إن الأحداث في سورة يوسف غريبة، وهي تسير بعكس الظاهر، فيوسف ولدٌ محبوبٌ من والده، وهذا الأمر بظاهره جيد ولكن نتيجة هذه المحبة كانت أن ألقاه إخوته في البئر. ومع أن إلقاء يوسف في البئر هو في ظاهره أمر سيئ، لكن نتيجة هذا الإلقاء كانت أن أصبح في بيت العزيز. ووجود يوسف في بيت العزيز هو أمر ظاهره جيد، لكنه بعد هذا البيت ألقي في السجن. وكذلك سجن سيدنا يوسف أمر في غاية السوء، لكن نتيجة هذا السجن كانت تعيينه في منصب عزيز مصر...

فالله سبحانه وتعالى يخبرنا من خلال قصة يوسف عليه السلام بأنه هو الذي يدّبر الأمور، وقد تكون نظرة المرء للأحداث التي تصير معه على أنها سيئة، لكن هذه النظرة قاصرة عن إدراك تقدير الله تعالى وحكمته في قضائه.

### طريق المنحنيات

وإذا راقبنا حياة يوسف عليه السلام من خلال قصته نحد أن فيها ثلاث نقاط قمة ونقطتين في القعر، وباختصار يمكننا أن نختصر هذه النقاط كما يلي:



فكانت المراحل الصعبة في حياة سيدنا يوسف تتفاوت في شدتما، فأيهما أصعب؟ البئر أم السحن؟ إن السحن دام تسع سنوات، بينما المكوث في البئر دام لثلاثة أيام فقط. لكن هذه الأيام الثلاثة كانت أصعب من سنوات السحن لأنه كان غلاماً صغيراً. ورغم كل هذه الصعوبات، نرى سيدنا يوسف - وسط هذا كله - ثابت الأخلاق لا ينحني مع منحنيات الحاة.

### أنت عبد فيهما

فإذا مرّت عليك، أحي المسلم، فترات ضيق أو بلاء، فتعلَّم من سيدنا يوسف عليه السلام، الذي كان متحلياً بالصبر والأمل وعدم اليأس رغم كل الظروف. وبالمقابل، تعلَّم منه كيف تواجه فترات الراحة والاطمئنان، وذلك بالتواضع والإخلاص لله عز وجل...

فالسورة ترشدنا أن حياة الإنسان هي عبارة عن فترات رخاء وفترات شدة. فلا يوجد إنسان قط كانت حياته كلها فترات رخاء أو كلها فترات شدة، وهو في الحالتين، الرخاء والشدة، يُختبر.

وقصة يوسف عليه السلام هي قصة ثبات الأخلاق في الحالتين، فنراه في الشدة صابراً لا يفقد الأمل ولا ييأس، ونراه في فترات الرخاء متواضعاً مخلصاً لله عز وجل.

### بين السورة والسيرة

وكما ذكرنا سابقاً، فقد أنزلت سورة يوسف في نفس الظروف التي أنزلت فيها سور يونس وهود، أي عند اشتداد البلاء على النبي  $\rho$  وصحابته. هذه الظروف كانت مشابحة لتلك التي واجهها يوسف عليه السلام.

فسيدنا يوسف ابتعد عن أبيه، والنبي  $\rho$  حين نزلت هذه السورة في السنة العاشرة من بعثته كان قد فقد عمه أبو طالب وزوجته حديجة. سيدنا يوسف ترك فلسطين بلد أبيه وذهب إلى مصر وتغرّب عن أهله، والنبي  $\rho$  بعد

سنتين من نزول السورة ترك مكة وهاجر إلى المدينة. فسورة يوسف كانت تؤهل النبي لما هو مقدمٌ عليه من محن وابتلاءات، وتهيء المؤمنين جميعاً لأوقات الشدة التي سيواجهونها خلال حياتهم، لذلك يقول عنها العلماء: "ما قرأها محزونٌ إلا سُرِّي عنه!!!".

#### يوسف الإنسان

ومن الملاحظات المهمة أن السورة ركّزت على حياة يوسف البشرية، أي على يوسف الإنسان لا على يوسف النبي. وتسليط الضوء على يوسف عليه السلام كنبي كان في سورة غافر حين قال موسى لقومه: [وَلَقَدْ جَاءكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكّ مّمًا جَاءكُمْ بِهِ...] (34). فتحربة يوسف في هذه السورة هي تجربة إنسانية بحتة، وكانت نهايتها نجاحاً كاملاً في الدنيا والآخرة: فلقد نجح في الدنيا وتفوق في حياته عندما أصبح عزيز مصر، ونجح في الآخرة حين قاوم امرأة العزيز وقاوم مغريات نساء المدينة. فالسورة هي باختصار قصة نجاح إنسانية. إنحا قصة نجاح إنسان صبر ولم ييأس بالرغم من كل الظروف التي واجهها، والتي لم يكن لإنسان أن يتوقع نجاحه، فمن السحن والعبودية وكراهية إخوته له إلى الغربة، إلى مراودة امرأة العزيز له عن نفسه، إلى تحمّل الافتراء والاتمامات الباطلة...

# أين المعجزات في القصة؟

وإلى جانب ذلك، نلاحظ أن السورة لم تشر إلى تأييده بمعجزة خلال هذه الظروف التي واجهته، (قد يرد البعض بأن الرؤيا هي معجزة) لكننا نقول إن أي إنسان قد يرى رؤيا، ولكن الذي حصل وركّزت عليه السورة أن الله سبحانه وتعالى قد هيأ له الظروف وهيأ له فرصة النجاح كما يهيّأ لكل شخص منا (كتعليمه تفسير الرؤى كما قال تعالى: [وَكَذٰلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ أَنْ اللهُ عَاللهُ اللهُ إلى الله المؤهلات التي ألا حاديثٍ (6))، لكن نجاح سيدنا يوسف كان في الاستفادة من المؤهلات التي أعطاه الله إياها لينجع في حياته.

# (لاَ تَايْئَسُواْ مِن رَّوْح ٱلله)

إن قصة يوسف قصة نجاح إنسان مرّت عليه ظروف صعبة، لم يملك فيها أي مقوم من مقومات النجاح، لكنه لم يترك الأمل وبقي صابراً ولم يبأس. وآيات السورة مليئة بالأمل، ومن ذلك أن يعقوب عليه السلام عندما فقد ابنه الثاني، أي عندما صارت المصيبة مصيبتين، قال: [وَلاَ تَايْنُسُواْ مِن رَوْحِ ٱلله إِنّهُ لاَ يَايْنُسُ مِن رَوْحِ ٱلله إِلاَّ ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِرُونَ] (87).

هذه الآية لا تعني أن اليائس كافر، بل إن معناها أن الذي ييأس فيه صفة من صفات الكفار، لأنه لا يدرك أن تدبير الله سبحانه وتعالى في الكون لا يعرفه أحد، وأن الله كريمٌ ورحيمٌ وحكيم في أفعاله.

### النجاح من الله

ومن عظمة هذا النبي الكريم، أنه حين نجح في حياته ووصل إلى أعلى المناصب، لم تنسه نشوة النصر التواضع لله ونسبة الفضل إليه سبحانه. فقال في غاية القصة: [رَبّ قَدْ اتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلاْحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَا وَالاْرْضِ أَنتَ وَلِيّ فِي ٱلدُّنيًا وَٱلاْرْحِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي اللهُ لِللهَ اللهُ لِيَا اللهُ الله

وانظر إلى تواضعه في قوله [وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ]، وكأن الصالحين سبقوه وهو يريد اللحاق بهم. وهكذا نرى أن سيدنا يوسف نجح في امتحان السراء بشكر الله تعالى والتواضع له، كما نجح في امتحان الضراء بالصبر والأمل...

### أنت لها

وكان التعقيب على تجربة يوسف عليه السلام، آية رائعة، ليطمئن قلب النبي إلى نصر الله ووعده، ولتسمعها أمته من بعده وتوقن بما. إسمعها معي بقلبك وروحك:

[حَتَّىٰ إِذَا ٱسْتَيْئَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءهُمْ نَصْرُنَا فَنُجّى مَن نَشَاء وَلاَ يُرَدُّ بَأْسُنَا عَن ٱلْقُوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ] (110).

# خلاصة التجربة

ونصل في نهاية السورة إلى قاعدة محورية، قالها سيدنا يوسف عليه السلام بعد أن انتصر وبعد أن تحققت جميع أمنياته: [إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيِصْبِرْ فَإِنَّ ٱلله لاَ يُضِيعُ أَنْ انتصر وبعد أن تحققت جميع أمنياته: [إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيِصْبِرْ فَإِنَّ ٱلله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ] (90).

إن قصة يوسف تعلّمنا أن من أراد النجاح ووضع هدفاً نصب عينيه يريد تحقيقه فإنه سيحققه لا محالة، إذا استعان بالصبر والأمل، فلم يبأس، ولجأ إلى الله والنّه مَن يَتّقِ وَيصْبِرْ فَإِنّ ٱلله لا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ] (90). إن سيدنا يوسف وي هذه الكلمات - يلحص لنا تجربته في الحياة، والتي هي كما قلنا، تجربة إنسانية بشرية.

فمن أراد النجاح في الحياة فعليه بتقوى الله أولاً، واللجوء إليه، والصبر على مصائب الدنيا لا بل وتحدي المعوقات من حوله والتغلب عليها. إن الصبر المطلوب هنا هو صبر إيجابي ومثابر، لا يضيع صاحبه أي فرصة لتعلم مهارة ما، لا بل ينتظر كل فرصة تسنح له كما فعل سيدنا يوسف عليه السلام، (فهو استفاد من وجوده في بيت العزيز مثلاً في تعلم كيفية إدارة الأموال، وهذا سبب قوله بعد ذلك: [قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَائِن ٱلارْض إِنّي حَفِيظٌ عَلِيمً] (55)).

يا شباب، تعلموا من سيدنا يوسف النجاح في حياتكم العملية، والتفوق في الدنيا والآخرة، بالعلم والعمل من جهة، وبمقاومة الشهوات والصبر عنها، لتفوزوا بإذن الله بجنة النعيم.

# سورة الرعد

سورة الرعد (مدنية)، نزلت بعد سورة محمد، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة يوسف، وعدد آياتها 43 آية.

#### قوة الحق

سورة الرعد من أروع سور القرآن، ورسالتها تقول: الحق قوي راسخ، وان لم يظهر أمام الأعين، والباطل مهزوم ضعيف، فهو - وان كان ظاهراً متفشياً - لكنه هش لا قيمة له

هذه الحقيقة البسيطة يغفل عنها الكثير من الناس، فينخدعون ببريق الباطل الزائف. هذا الباطل قد يأخذ أشكالاً متعددة، من مشاهد إباحية متفشية، أو معاص منتشرة، إلى موظف أو تاجر يكذب ويخدع في عمله، إلى أمة ظالمة تعتدي على أمة الإسلام وتأخذ حقوقها، كلها أشكال مختلفة لقوة الباطل الهشة.

# أثر الباطل في الناس

هذه الحقائق إذا غابت عن أعين الناس، وانخدعوا بالباطل، يخافون منه، فيستخفون بالحق الذي معهم، أو يحاولون أن يقلدوا هذا الباطل. فنرى كثيراً من الناس يقولون أن فلاناً ناجح في تجارته عن طريق السرقة والغش والخداع في عمله، وبما أن الكل يفعل هذا فلا ضرر من تقليدهم.

لهذه النوعية من الأشخاص، تأتي السورة لتقول: أن قوة الباطل مهما ظهرت وانتفشت، فهي هشة، ليس لها أي جذور في الأرض. ومهما توارى الحق أو اختفى من أعين الناس، فهو راسخ متين في الأرض.

### الكتاب المقروء والحق

ومن أول آية تبدأ السورة بالتأكيد على أن الله تبارك وتعالى هو الحق، وأن كتابه المنزل من عنده هو الحق:

[المر تِلْكَ ايَّتُ ٱلْكِتَابِ وَٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ٱلْحَقُّ وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ].

وبعد أن ذكرت أول آية كتاب الله تعالى، تنتقل الآيات 2 و 3 إلى ذكر قدرة الله عز وجل في الكون، وكأنها تقول للناس جميعاً: إن كنتم تكذبون بالكتاب الله عز وجل في الكون، فتعالوا ننظر إلى كتاب الله تعالى المنظور (والذي هو عبارة عن الكون كله):

[ٱلله ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَا وَ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَسَخَّرَ ٱللَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِى لأَجَلٍ مُّسَمَّى يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ يُفَصَّلُ ٱلآيَاتِ لَعَلَّكُمْ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِى لأَجَلٍ مُّسَمَّى يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ يُفَصَّلُ ٱلآيَاتِ لَعَلَّكُمْ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِى لأَجَلٍ مُّسَمَّى يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ يُفَصَّلُ ٱلآيَاتِ لَعَلَّكُمْ اللهَ عَلَيْكُمْ اللهَ عَلَيْكُمْ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

[وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِىَ وَأَنْهَاراً وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَارِتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ] (3).

فلله تعالى كتابان في الكون، كلاهما يدل عليه وكلاهما يقوي الآخر ويدل عليه:

فالكتاب المقروء (القرآن) يطالب المسلم بالنظر في الكتاب المنظور (الكون)، من خلال آيات كثيرة كهذه الآيات.

وبالمقابل، فإن الكتاب المنظور يزيدك إيماناً بالقرآن.

# الكتاب المنظور والحق

فمن هو المدبر؟ ومن هو القادر؟ من الذي يملك الكون؟ أتتبعونه أم تتبعون الباطل؟

ولذلك تتابع السورة حديثها عن كتاب الله المنظور (الكون) وكيف يدل على عظمة الخالق جل وعلا:

[وَفِى ٱلأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِراتٌ وَجَنَّتٌ مِّنْ أَعْنَبٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْونٌ وَغَيْرُ صِنْوٰنٍ يُسْقَىٰ بِمَاء وُحِدٍ وَنُفَضَّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِى ٱلأَكُلِ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ صِنْوٰنٍ يُسْقَىٰ بِمَاء وُحِدٍ وَنُفَضَّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِى ٱلأَكُلِ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ لَآيَٰتٍ لَقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ] (4).

### رحلة في ملك الله

ومن روعة السورة أنها تعبط بك في ملك الله تعالى درجة درجة، لتتأمل الكون وآياته من أعلى إلى أسفل. فلو تأملنا في الآيات من 2 إلى 4، لوجدنا أن الآيات بدأت بالسماوات، ثم انتقلت إلى الشمس والقمر، فالأرض والجبال والأنهار، إلى تقسيم الأراضي الزراعية (قطع متجاورات) وتنوع ثمارها. كأنك تنزل بالطائرة من فوق لتحت، وكتاب الله معك كدليل يدلك على هذه الآيات ويقول لك: أنظر إلى ملك الله تعالى من فوق إلى تحت، من رفع السماوات بلا عمد لغاية تقسيم الأراضي، وكيف أن الماء الذي يسقي كل أنواع الزروع هو ماء واحد يأتي من عند الله.

## فعجب قولهم

وبعد كل هذه الآيات والدلائل، يأتي التعقيب من الله تعالى: [وَإِن تَعْجَبْ فَعْجَبٌ قَوْلُهُمْ أَءذَا كُنَّا تُرَابًا أَءنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ..] (5).

فهل تستغربون، بعدما رأيتم كل هذا الملك في الكون، كيف أن الله تعالى قادر على أن يحيي الناس بعد موتهم؟

كيف يمكن لأي صاحب عقل سليم أن يشّك في قدرة الله تعالى؟ لذلك تنتقل الآيات التي بعدها إلى التركيز على نوع آخر من قدرته تعالى، وهي القدرة على جمع المتناقضات في الكون.

# لا يجمعها إلا الله

تبدأ السورة باستعراض المتناقضات في هذا الكون العجيب، 32 ظاهرة متناقضة في طبيعتها، يستحيل على أحد أن يجمع بينها، إلا الله جل وعلا. أنظر

إلى أسرار عظمته من خلال هذه المتناقضات: [تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ... تَزْدَادُ] (8). [أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِٱلْيُلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ] (10).

[خَوْفًا وَطَمَعًا] (12) - [طَوْعًا وَكَرْهًا] (15) - [نَفْعًا وَلاَ ضَرّا... ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ... ٱلظُّلُمَاتُ وَٱلنُّورُ] (16).

[ٱلْحَقَّ وَٱلْبَاطِلَ] (17) - [يَبْسُطُ... وَيَقْدِرُ... ٱلدُّنْيَا... ٱلأَخِرَةِ] (26) [يَبْسُطُ... وَيَقْدِرُ... ٱلدُّنْيَا... ٱلأَخِرَةِ] (26).

وكأن هذه الآيات الرائعة تقول لنا: كيف لا تسلمون لله، وهو الحق الكامل الذي يملك الكون بكل متناقضاته ويجمع بينها، لتؤكد على المحور الأصلي للسورة، وهو أن الحق قوي راسخ، وأن الباطل ضعيف إلى زوال.

#### السعادة الوهمية

وتمر الآيات، إلى أن تصل بنا إلى ثلاثة أمثلة تخدم هدف السورة بشكل رائع ومعجز:

وأولها كان هو المفتاح لفهم السورة واستنتاج المحور الذي قلناه في أول السورة. اقرأ معى الآية 14:

[لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقِ] يا شباب، امشوا في طريق الله. لأن الحق الكامل هو طريق الله [لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقّ]. فماذا عن الباطل؟ ما هو شكله؟ [وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْء إِلاَّ كَبَاسِطِ كَفَيْهِ إِلَى ٱلْمَاء لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بَبَالِغِهِ].

والله الذي لا إله إلا هو، لن تجد تصويراً للحق والباطل أكثر جمالاً من هذا التصوير الفني القرآني.

فالناس التي تحري وراء الباطل يصورها لنا ربنا تبارك وتعالى بشخص ينظر في المياه ويحاول أن يلتقط فمه، وما هو ببالغه. وبالتالي فإن كل من يمشي وراء الباطل

سيظل قلبه يجري وراء السعادة، هذه السعادة الواهمة التي يعتقد أنها كأس خمر يشربها، أو أغنية ماجنة يجري وراءها ويرددها، أو في مال حرام يأخذه... لكنه لن يبلغ السعادة تماماً كالرجل الذي يحاول أن يلتقط فمه من انعكاس صورته في الماء [وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ] (14).

يا شباب لا تنخدعوا بالباطل، ولو كان براقا وزاهيا، ولو أخذ شكل حفلات يجتمع بها الشباب والبنات، ليسودها الرقص والمحون، ولو أعطاه البعض اسم الشجاعة والتقدم وكسر التقاليد... الباطل زاهق لا محالة، والحق هو الأصل.

# الباطل... زبد يطفو على صفحة الماء

ويضرب لنا ربنا مثالاً رائعاً آخر، ليؤكد على أن الحق راسخ قوي وإن كان خفياً، وأن الباطل هش لا قيمة له، وإن كان على السطح وانتفش، اسمع معي الآية 17: [أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاء مَاء فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا]: الماء النازلة من السماء تمثل الحق والخير الذي ينزل مع الوحي من السماء. فماذا كان أثر هذا الماء؟ [فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا].

أنظر لقوته وعظمته، وكيف دخل في الوادي ليحمل الخير للناس، فماذا حدث؟ [فَاحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا] (17).

أي أشياء لا قيمة لها من قش وفضلات، تجمعت على سطح المياه، فغطت الماء، بحيث أنها غطت المادة القيمة.

فصار الخير مغموراً تحت، والماء الذي سيزرع به تحت. أما الظاهر، فهو القش والفضلات التي لا قيمة لها (الزبد).

ويأتي مثل رائع آخر: [وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَاء حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدُ مَثْلُهُ] (17).

فإذا وضعت قطعة ذهب في النار، لتحتبر صفاءها ونقاوتها، فإن الشوائب في داخلها ستصعد إلى السطح، ويبقى المعدن النفيس تحت، نفس مبدأ المياه. كأن ربنا يقول لنا: هذا ماء وهذا نار، لكن المبدأ يبقى نفسه، والحق والباطل تبقى

أشكالهم واحدة وحقيقتهم واحدة. فدائماً سيظهر الباطل على السطح وسيبقى الخير تحت، لكن الخير راسخ وإن لم تره، والباطل زائل وإن علا وطفا فوق السطح. كذلك يضرب الله الحق والباطل

لذلك يأتي تعقيب واضح على هذين المثلين ليؤكد انسجامهما مع هدف السورة: [كَذْلِكَ يَضْرِبُ ٱلله ٱلْحَقَّ وَٱلْبَاطِلَ] (17). فماذا يكون مصير الإثنين؟

[فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاء وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلأَرْضِ كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ ٱلله ٱلأَمْثَالَ] (17).

فهيا نعيش للحق، ومع أهله وأصحابه، الذين تحدثت عنهم الآية 14: [لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهمُ ٱلْحُسْنَىٰ...].

### لماذا "الرعد"؟

ويبقى سبب تسمية السورة، فلماذا اختار ربنا الرعد ليسمي السورة باسمه؟

لأن الرعد نموذج للتناقض، فهو من ناحية علمية، يحمل في طياته شحنات متناقضة، سالبة وموجبة. ومن ناحية إيمانية، فهو يظهر الرعب والخوف، لكنه يحمل الخير والمطر للناس. صوته رهيب من الخارج، لكن باطنه يسبح الله، اسمع قوله تعالى

[وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلْئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوْعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاء وَهُمْ يُجَدِلُونَ فِي ٱلله وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ] (13).

وكأن آيات الله الكونية في السورة (وعلى رأسها الرعد) توجه لنا نفس الرسالة، وهي أن لا ننخدع بظاهر الأشياء، بل ننظر إلى باطنها.

# عظمة القرآن

وبعد أن عددت الآيات أثر كتاب الله المنظور (الكون) في إيضاح الحق والباطل، يأتي مثال أروع: كتاب الله المقروء.

[وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا سُيّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطّعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ بَل لله ٱلأَمْرُ جَمِيعًا...] (31).

ومعنى هذه الآية أنه لوكان هناك شيء يمكن أن يحرك الجبال أو يسير الأرض أو يحيي الموتى، لكان هذا القرآن. وكأن المعنى: أن هذا الكون الرائع لا يحركه إلا هذا القرآن. لماذا؟ لأنه الحق الكامل في الأرض، مصداقاً لقوله تعالى [لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقّ] (14).

من فضلك، اقرأ سورة الرعد، وعش مع الحق الذي ينزل من عند ربنا، فالحق هو كلام الله، هو القرآن، وهو طريق الخير والصلاح. وإياك بعد أن قرأت هذه السورة الكريمة أن تنخدع بالباطل مهما انتفش وعلا على ظهر الحق، لأنه أولاً وآخراً هش ليس له أي جذور.

# سورة إبراهيم

### هدف السورة: نعمة الإيمان ونقمة الكفر

كثير من الناس إذا سئل: ما هي أعظم نعم الله عليك؟ سيجيب بالأمور المادية (الزوجة أو الأولاد أو البيت أو المال)، وإذا سئل بالمقابل عن أعظم مصيبة، سيذكر المشاكل الدنيوية وخسارة المال وضياع التجارة... فتأتي سورة إبراهيم لتصحّح هذا المفهوم وتوضح أن أعظم نعمة في الوجود هي نعمة الإيمان وأن أسوأ نعمة هي نعمة الكفر والبعد عن الله تعالى...

### هل تستوي الظلمات والنور...

لذلك فإن السورة هي عبارة عن مقابلة مستمرة بين الحق والباطل، بين أهل الإيمان وأهل الكفر، بين النور والظلمات.. وبدايتها واضحة في هذا المعنى: [الركتابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ] (1) وكأن المعنى: أيّها الإنسان أنظر إلى الظلمات والنور، وتأمّل نعمة الله تعالى واحتر بينهما..

### وجهان ليوم واحد

وتؤكد الآية الخامسة على نفس المعنى في قصة موسى عليه السلام: [وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِئَايَٰتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ ٱلله إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَٰتِ لَكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ] (5) فما علاقة أيام الله بالصبر والشكر؟ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَٰتٍ لَكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ] (5) فما علاقة أيام الله بالصبر والشكر؟ إن أيام الله هي الأيام التي أهلك الله فيها الظالمين في كل قوم من الأقوام ونجي فيها الصالحين، فكانست نعمة على المسؤمنين ونقمة على المسؤمنين ونقمية على الله فيها الطالمين في المسؤمنين ونقمية على المسؤمنين ونقمين ونقمية على المسؤمنين ونقمية على المؤمنين ونقم المؤمنين ونقم المؤمنية ونوبية ونوبية

الكافرين. والمؤمن يتخذ من تلك الأيام عبرة تعينه على الصبر وتحمل الأذى كما تحتّه على الشكر على نعمة الإيمان [إنَّ فِي ذَٰلِكَ لآيَٰتٍ لَكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ].

فمضى سيدنا موسى ليبلغ رسالة ربه كما أمر وليذكّرهم بأعظم نعم الله عليهم:

[وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱلله عَلَيْكُمْ إِذْ أَنجَاكُمْ مّنْ ءالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوء ٱلْعَذَابِ وَيُذَبّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِى ذٰلِكُمْ بَلاء مّن رَبّكُمْ عَظِيمٌ] (6).

طريق الله نعمة وعزة، والبديل لا يكون إلا صغاراً وذلاً في الدنيا، كما بينت الآية على لسان سيدنا موسى.

# (لَئِن شَكَرْتُمْ لازيدَنَّكُمْ)

ثم تأتي قاعدة عامة ووعد ربايي لكل من يشكر نعم الله [وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لازِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدً] (7).

ومع أن الآية تنطبق على كل نعم الله، لكن ورودها في وسط الآيات التي تتحدث عن نعمة الإيمان، يشير إلى أهمية شكر نعمة الإيمان بشكل خاص، حتى يزيدنا الله من هذه النعمة، وإلا فإن الله غني عن العالمين: [وَقَالَ مُوسَى إِن تَكْفُرُواْ أَنتُمْ وَمَن فِي ٱلأَرْض جَمِيعًا فَإِنَّ ٱلله لَغَنِيُّ حَمِيدًا (8).

## رسالة الأنبياء

وتبدأ الآيات بعد ذلك في الكلام على المواجهة بين أهل الإيمان وأهل الكفر، ولأن موضوع السورة هو نعمة الإيمان ونقمة الكفر، فإنها لا تتكلم عن كل نبي لوحده، وهذا يخالف منهج السور السابقة التي كانت تتحدث عن كل نبي مع قومه، أما هذه السورة فإنها تصوّر كل الأنبياء مع كل الكفّار، كما في قوله تعالى: [قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ]، [وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ]. [قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِى ٱلله شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوٰتِ وَٱلأرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مّن ذُنُوبِكُمْ] (10).

هل تفكّرت يوماً في أهمية هذه النعمة؟ ان الله تعالى بعزته وجبروته يناديك ويدعوك ليغفر لك ذنوبك وهو الغني عنك؟

واسمع إلى تأكيد الرسل مرة ثانية على أن ما هم فيه من إيمان ومعرفة بالله تعالى هو أعظم النعم [... وَلَلْكِنَّ ٱلله يَمُنُ عَلَىٰ مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ...] (11).

### نعم... ونقم

وتتوالى أنواع النعم والنقم في السورة:

فيأتي قوله تعالى: [وَلَنُسْكِنَنَّكُمُ ٱلأَرْضَ مِن بَعْدِهِمْ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدِ] (14).

وتأتي مقابلها آيات شديدة في التحذير من نقمة الله:

[مِّن وَرَائِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّاء صَدِيدٍ & يَتَجَرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيّتٍ وَمِن وَرَائِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ & مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَلْمُوْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيّتٍ وَمِن وَرَائِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ & مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ بِرَبّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ...] (16-18).

آيات كثيرة تتواصل، إلى أن تصل بنا إلى خطبة إبليس في جهنم، والتي هي عثابة قمة نقمة الكفر على أصحابه.

### خطبة إبليس

[وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِى ٱلأَمْرُ إِنَّ ٱلله وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقّ وَوَعَدَ ٱلْمَا قُضِى ٱلأَمْرُ إِنَّ ٱلله وَعَدَكُمْ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُمْ مّن سُلْطَنِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي عَلَيْكُمْ مّن سُلْطَنِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي ] (22).

تخيّل حسرة من سيسمع هذا الكلام! كيف تستجيب له وهو سيتبرأ منك كفذه الكلمات...

[فَلاَ تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُمْ مَّا أَنَاْ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ] (22)... فهل

هنالك نقمة أشد من ذلك؟!..

الكلمة الطبية

وتصل الآيات إلى آية محورية تشير إلى أن أعظم نعمة هي نعمة الإيمان، يضرب الله لنا فيها مثلاً: [مَثَلاً كَلِمَةً طَيّبَةً كَشَجَرةٍ طَيّبَةً] ولقد ضرب الله هذا المثال لأن الناس يظنون أن نعم الله إنما هي مادية، فيعلمنا الله تعالى بأن كلمة واحدة، نعمة واحدة، هي أعظم من كل النعم الماديّة التي يراها الإنسان... [أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱلله مَثلاً كَلِمَةً طَيّبَةً كَشَجَرةٍ طَيّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السّمَاء & تُؤْتِي أُكُلها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبّها وَيَضْرِبُ ٱلله ٱلامْقَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ السّمَاء & تُؤْتِي أُكُلها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبّها وَيَضْرِبُ ٱلله ٱلامْقَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ] (24 – 25) فكما أنّ الشجر يثمر ثماراً طيبة، فكذلك شجرة لا إله إلاّ الله، الراسخة الجذور، العالية الفروع، تثمر أشخاصاً مؤمنين (كأهل القرآن والدعاة إلى الله والإيجابيين وغيرهم من أهل الخير المؤمنين..). وتؤتي أكلها كل حين بإذن ربّها، حسنات وأعمالاً صالحة، تبقي لصاحبها صدقة جارية بعد موته.

وبالمقابل فإن كلمة الكفر هشة، حبيثة، لا حذع لها ولا أصل: [وَمَثلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجْتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلأرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ] (26).

لا تبدّل نعمة الله

وتمضي آيات السورة لتصب في نفس المحور: نعمة الإيمان ونقمة الكفر. فتأتي آية واضحة:

[أَلَهْ تَسرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَسَ ٱلله كُفْرًا وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ] (28).

فماذا يكون حزاؤهم؟ [جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا وَبِئْسَ ٱلْقَرَارُ] (29).

فإياك أخي المسلم أن تفرط في نعمة الإيمان التي أعطاك الله إياها، وتححد بها... إياك أن تكون من الذين [وَجَعَلُواْ لله أَندَادًا ليُضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ...] (30).

فكيف نشكر نعمة الله علينا بالإيمان؟

[قُل لِعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلاَةَ وَيُنْفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرّا وَعَلانِيَةً...] (31).

# (وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لاَ تُحْصُوهَا)

وتعدد السورة نماذج أحرى من نعم الله:

[ٱلله ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاء مَاء...] و[وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ] (32).

[وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلانْهَارَ & وَسَخَّر لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَائِبَينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَائِبَينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَائِبَينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ السَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَائِبَينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ السَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَائِبَينَ وَسَخَّرَ لَكُمْ السَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَائِبَينَ وَسَخَرَ لَكُمْ اللهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

كل هذه النعم مسخّرة تحت أيدينا، لماذا؟ حتى نعرف الله تعالى ونستشعر فضله ونسلك منهجه.

واللطيف أن الآية (34) تقول: [وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لاَ تُحْصُوهَا]. فلم تقل الآية وإن تعدوا نعم الله، بل أننا لو حاولنا أن نعدد خصائص نعمة واحدة فقط (كنعمة الشمس مثلاً) لما قدرنا على إحصائها، فما بالك بأعظم نعمة؟ نعمة الإيمان بالله ومعرفة منهجه؟...

# نموذج إبراهيم

ويأتي ختام السورة، وهو مقارنة بين نموذجين، نموذج لإنسان عاش في نعمة الله (سيدنا إبراهيم عليه السلام) واستشعر نعمة الإيمان، وبالمقابل نموذج لأشخاص عاشوا بعيدين عن الله وهم ظالمين لأنفسهم ومجتمعاتهم التي حولهم...

فسيدنا إبراهيم كان شكره واضحاً على النعمة: [ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَر إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاء] (39).

فكان دعاؤه الرائع ورجاؤه إلى الله أن يتم عليه نعمة الولد بنعمة أعظم منها وأجل: أن يحفظ الله دينه ودين ذريته بالصلاة:

[رَبّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلوةِ وَمِن ذُرّيَتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاء & رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي

# وَلِوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ] (41 - 41).

وانظر لهذا الحنان من أبينا إبراهيم، وهو يدعو لنا ولأولادنا أن يثبتوا على الصلاة.

# (وَ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ ٱلْعَذَابُ)

وبعد ذلك تختتم السورة بأشد آيات القرآن على الظالمين والبعيدين عن الله [وَلاَ تَحْسَبَنَ ٱلله غَلْهِلاً عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ آلابْصَلُ & مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَاء & وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا أَخَرْنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا أَخَرْنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعِ ٱلرُّسُلَ أَولَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُمْ مِّن قَبْلُ مَا لَكُمْ مِّن زَوَالٍ] فَرَامُ لَكُمْ مِّن زَوَالٍ] (44-42).

# هل بعد هذا من نقمة ومهانة وذل؟

إن أعظم نعمة في الوجود هي أن تنجو من هذا الموقف، وأسوأ نقمة في الوجود أن تكون مع من قال الله فيهم: [وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُّقَرَّنِينَ فِي الوجود أن تكون مع من قال الله فيهم: [وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُّقَرَّنِينَ فِي الوجود أن تكون مع من قال الله فيهم: الله فيهم النهادُ] (49 – 50)...

هذه سورة إبراهيم، سورة نعمة الإيمان ونقمة الكفر، سميت باسم سيدنا إبراهيم كنموذج لمن استشعر نعمة الله الكاملة وأدّى حق شكرها. من فضلك اقرأ هذه السورة واشكر ربنا على هذه النعمة العظيمة، لأن شكرك له سيرقيك في مراتب الإيمان [لَئِن شَكَرْتُمْ لازِيدَنّكُمْ] (7).

### الحجر

سورة الحجر (مكية)، نزلت بعد يوسف. وهي في المصحف بعد سورة إبراهيم. عدد آياتها 99 آية.

#### للدعاة فقط

نزلت هذه السورة في وقت اشتدت فيه كل أنواع الإيذاء للنبي  $\rho$  والمسلمين. أنزلت في ظرف شبيه بظروفنا المعاصرة، حيث كان جميع الناس ينظرون إلى الإسلام نظرة اتمام وتشكيك واستهزاء.

والاستهزاء قد يكون في بعض الأحيان أصعب على النفس من الإيذاء البدني. أن تجد من حولك متفوقاً في القوة والعدد، يستهزئ بك مع يقينك أنك على حق. إنه أمر قاس على النفس البشرية. فأنزلت سورة الحجر لتطمئن النبي وكل أتباعه في كل العصور، وتقول لهم: لا تخافوا، فأنتم محفوظون، والله سبحانه وتعالى سيحفظ دينه فتوكلوا عليه ولا تنبهروا بقوة أعدائكم واستمروا في الدعوة إلى الله...

إنها سورة للدعاة، سورة للذين يحبون الإسلام وينتمون إليه... إنها سورة الحفظ والعناية الربانية للدعاة الذين يسخر الناس منهم لتمسكهم بتعاليم دينهم، وسورة الحفظ للفتاة التي يسخر البعض من حجابها. فتقول لهم: توكلوا على الله ولا تنبهروا بقوة أعدائكم، واستمروا في الدعوة إلى الله والأخذ بيد الناس إلى الإسلام.

#### هدف السورة

إذاً فهدف السورة صار واضحاً: إن الله حافظ دينه وناصره، فلا تنبهر أيها

المسلم من أي حضارة أخرى، ولا تلتفت إلى استهزاء الآخرين وتشكيكهم بل ركز جهودك على الدعوة إلى الله وعبادته. إنها رسالة طمأنة وتثبيت لكل من يخاف على الإسلام في الوضع الحالي الذي نمر به نحن اليوم..

وهذه المعاني واضحة في آيات السورة منذ بدايتها حتى نهايتها:

فَفِي بداية السورة: [ذَرْهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ] (3).

وفي ختامها: [وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبَحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مّنَ ٱلسَّلْجِدِينَ] (98).

فالآيات تؤكد عليك أيها المؤمن ألا تنبهر بقوة الغير، وأن تركّز على دينك وعبادتك من تسبيح وسجود وعبادة وتثبت عليها حتى آخر حياتك [وَٱعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ ٱلْيَقِينُ] (99).

### آيات الحفظ في السورة

والسورة تشير إلى حفظ الله لأمور عديدة، ومنها:

- 1. حفظ القرآن: [إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ] (9) هل نسيت أن الكتاب الذي هو دستور حياتك محفوظ؟ فالذي حفظ هذا الكتاب هو القادر على حفظ دينه ودعاته.
- 2. حفظ السماوات، فقد حفظها الله من الشياطين وجعلها متعة للناظرين: [وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاء بُرُوجًا وَزَيَّتُهَا لِلنَّظِرِينَ & وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنٍ وَوَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاء بُرُوجًا وَزَيَّتُهَا لِلنَّظِرِينَ & وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنٍ رَجِيمٍ & إِلاَّ مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُّبِينٌ] (16-18)...
- 3. حفظ الأرض: [وَٱلأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلّ شَيْء مَّوْزُونٍ] (19). فإذا كانت السماوات والأرض محفوظة لهذه الدرجة، فما ظنك أخي المسلم في حفظ الله لكتابه ودينه؟
- 4. حفظ الأرزاق: [وَٱلأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوْسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلّ

شَىٰء مَّوْزُونٍ ﴾ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَلِيشَ وَمَن لَّسْتُمْ لَهُ بِرِزِقِينَ ﴾ وَإِن مّن شَىٰء مَّوْزُونٍ ﴾ وَإِن مّن شَیْء إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزَّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ] (19-21).. فالقرآن محفوظ والسماء محفوظة والمؤمنون محفوظون...

- 5. حفظ المؤمنين من كيد الشيطان [إنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إلاَّ مَنِ الْعَاوِينَ] (42).
- 6. واللطيف أن الآيات التي بشرت المؤمنين بالجنة ذكرت أيضاً معنى الحفظ:
   [ ٱدْخُلُوهَا بِسَلامٍ ءامِنِينَ] (46)... [لا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُمْ مَنْهَا

فأنت أيها المؤمن محفوظ مع كتاب الله والسماوات والأرزاق.. بل إن الله حفظ هذا كله لنفعك وصلاح أمرك وقلبك.

### إبليس وآدم

بمُخْرَجِينَ (48).

كما ذكرنا في سور سابقة، فإن كل سورة في القرآن تأتي قصصها لتخدم هدف السورة. وقصة آدم وإبليس تنطبق عليها نفس القاعدة. ففي القرآن عموماً تركّز هذه القصة على سيدنا آدم عليه السلام. لكن سورة الحجر لم تأت على ذكر آدم، بل ركّزت على إبليس نفسه فهو يقول كما ذكر تعالى: [قَالَ رَبّ فَأَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ & قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ & إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ & قَالَ فَعِوْتِكَ لاَغُويَنَّهُمْ ٱلْمُحْلَصِينَ] (36-40)...

لاحظ الطريقة الأساسية التي سيتبعها إبليس في الإغواء: تزيين الباطل في الأرض عن طريق إبحار الناس. فالإبحار يغيّر الحق ويقلب المفاهيم ويشوّش على الكثير من ضعاف القلوب. لكن عباد الله المخلصين محفوظون بإذن الله، فيأتي الرد على عدو الله:

[قَالَ هَذَا صِرْطٌ عَلَىَّ مُسْتَقِيمٌ & إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلاَّ مَن ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ] (41 - 42).

إن هذه السورة هي سورة الحفظ، فأنت محفوظ أيها الإنسان، والقرآن محفوظ كما حفظت السماوات من قبل، والأرزاق محفوظة فلم الخوف...؟ إن هذه السورة قد أنزلت في ذروة إيذاء المشركين للمسلمين في مكة، لتطمئن النبي وأصحابه ألهم محفوظون، والآن تطمئن كل الدعاة إلى الله ألهم أيضاً محفوظون... أنتم محفوظون طلما كنتم على صلة بربكم [إنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ]... الله تعالى هو الذي يقول هذا... وانظر إلى لطف الآية وهو يدافع عنك أمام عدوك، واستشعر بالفخر كونك تندرج تحت كلمة "عبادي" [.. إلاَّ مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ واستشعر بالفخر كونك تندرج تحت كلمة العبادي" [.. إلاَّ مَنِ اتَّبَعَكَ مِن المُعْوِين] أما الغاوون، فهم الذين اختاروا طريق الشيطان، وهم محرومون من هذا الحفظ الرباني. هذه الحقائق كلها يعلمها إبليس، فهو أمام رب العزة يقول: [إلاً عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ].

فطالما أننا محفوظون، والحفظ مضمون من الله تعالى، فلم الخوف؟؟...

#### أصحاب الحجر

وهنا يأتي سؤال: ما سبب تسمية السورة بـ (الحجر)؟

إن الحجر هو المكان الذي سكنت فيه قبيلة ثمود (قوم صالح عليه السلام)، فما علاقة ذلك بالحفظ؟

إن أصحاب الحجر كذّبوا بآيات الله ورفضوا طريق الإيمان، فشعروا بأن الله تعالى قد ينزل عليهم عقاباً أو عذاباً، فبحثوا عن مكان يشعرون به بالأمان فلم يجدوا إلا الحجر. ولقد توصّلوا إلى مدنية رائعة وحضارة راقية جعلتهم ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين... تقول الآيات [وَلَقَدْ كَذَّبَ أَصْحَابُ ٱلحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ هِ وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَاتَيْنَاهُمْ ءايَاتِنَا فَكَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ هِ وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا عامِنِينَ] (80 - 82) لقد ظنوا أنهم إن سكنوا داخل الجبال سينجون من العذاب، فصاروا ينحتون في الجبال بيوتاً ليضمنوا النجاة بعيداً عن الفيضانات وتقلبات الطبيعة، فما الذي حصل لهم؟

[فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ] (83) فالصيحة لا يحمي منها جدار ولا

جبل ولا غير ذلك، ولقد جاءتهم مصبحين أي في الصباح (لأنه رمز الأمان فالليل يوحي دائماً بالخوف)، وكأن المعنى بأنه لا حفظ لك أيها الإنسان إلا من عند الله تعالى...

فلا تنبهر بهم (ولذلك ذكر الله قدرته في الكون في أول السورة) وكانت طريقة عذابهم متفردة بين الأمم: صيحة (أي صوتاً رهيباً) لا يحول دونها حافظ من حائط أو ريح أو ماء أو حجارة.

لذلك سميت السورة بالحجر كرمز لقوة الحضارات الأحرى، لنحذر من الانبهار بالآخرين ولتؤكد أنه لا حافظ إلا الله.

### قصة لوط عليه السلام

وتأكيداً لهذه المعاني تأتي قصة لوط بإشارات واضحة: فإن قوم لوط جاءهم العذاب وهم في أعلى درجات الشهوة [لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ] (72)، كما أن العذاب أتاهم صباحاً [وَقَضَيْنَآ إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُّلاَّهُ مَقْطُوعٌ مُّصْبِحِينَ] (73). [فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ] (73).

# توجيهات للدعاة في كل زمان

بعد أن استشعر قارئ السورة مدى الحفظ الرباني وأهميته وعدم نفع كل ما سواه، تأتي نصائح مهمة للدعاة إلى الله للتعقيب على قصص السورة ولتحقيق هدفها:

- 1. [وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ] (87) في مقابل كل ما أوتي الآخرون من قوة ومظاهر مادية، آتاك الله سورة الفاتحة والقرآن العظيم (هل تذكر سورة الفاتحة وعظمتها ومعانيها الرائعة؟)، فتمسّك بما آتاك الله واعتز به ولا تمدّ عينيك إلى ما سواه، لذلك تأتي الآية التالية:
- 2. [لاَ تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ] (88).

فلا تنبهر أخي المسلم بمتاع الدنيا الذي تراه عند الحضارات الأحرى، واعتزّ بإسلامك وتواضع لإخوانك. لا تغرّنك تكنولوجية الغرب ولا تطوّر عمرانه، فإن القاعدة الربانية التي طبّقت على أصحاب الحجر تنطبق عليهم أيضاً، وهي أنه لا حافظ إلا الله.

- 3. [فَٱصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ] (94). اجهر بالدعوة رغم كل ما قد تتعرّض له لأن الله تعالى هو الحافظ. هذه الآية كانت مرحلة الانتقال بين الدعوة السرية والجهر بالدعوة في حياة النبي ρ. وكان الصحابة يشعرون بصعوبة الأمر، فحاءت الآية ليطمئنوا بأنهم محفوظون رغم الاستهزاء... [فَٱصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ]
  [فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ]
- 4. [وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ & فَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبّكَ وَكُنْ مّنَ السّتهزاء السّاجِدِينَ & وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيكَ ٱلْيَقِينُ] (97 99). فالاستهزاء مزعج، ورغم أن المسلم مقتنع بحفظ الله، لكنه قد يمل ويتشتت من أقوال الآخرين، فتقدّم الآية علاجاً للمشكلة، يشكل ختاماً رائعاً لسورة الحفظ (كأنه تطبيق عملي لتستشعر بالحفظ الرباني): تسبيح الله تعالى وعبادته حتى الممات (واليقين هو الموت) لأنك محفوظ، ودع المستهزئين يقولون ما يشاءون، فإن مصيرهم لن يختلف عن مصير أصحاب الحجر.

اهتم بدينك أيها المسلم، وأصلح نفسك وادع غيرك إلى الله، تنعم بحفظ الله ورعايته في الدنيا وتفز بالجنة في الآخرة.

# النحل

سورة النحل (مكية) نزلت بعد الكهف، وهي في المصحف بعد سورة الحجر. عدد آياتما 128 آية، وهي باتفاق الكثير من العلماء: سورة النعم.

#### أذكرها... واشكرها..

لو أحضر أحدنا ورقة وقلماً وظل يكتب نعم الله عليه، ثم قرأ سورة النحل، فسيجد كل ما كتبه من نعم... وإذا قرأ السورة ودوّن في الورقة كل ما يصادفه في آياتما من نعم، سيرى أن هذه النعم تشمل كل ما قد يخطر على باله...

فهي سورة النعم. تخاطب قارئها قائلة: أنظر لنعم الله تعالى في الكون! من النعم الأساسيّة (ضروريّات الحياة)، إلى النعم الخفيّة التي يغفل عنها المرء وينساها وحتى التي يجهلها.. كل أنواع النعم، وبعد عرض كل مجموعة من النعم تأتي آية فاصلة، تذكيراً بأن المنعم هو الله [وَمَا بِكُم مّن نَعْمَةٍ فَمِنَ ٱلله] (53)، أو [وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لاَ تُحْصُوهَا] (18)، وهناك آيات عديدة في السورة تفصل بين مقاطع النعم المختلفة لتحذّر من سوء استخدام النعمة بأن تستعمل في معصية الله تعالى، وبالمقابل تحت المرء على شكر نعم الله تعالى عليه وتوظيفها فيما خلقت له..

# سورة إبراهيم وسورة النحل

وقد يقول قائل: إن سورة إبراهيم تحدثت عن نعم الله، فما علاقتها بسورة النحل؟

سورة إبراهيم ركّزت على نعمة واحدة فقط: الإيمان (وكان محورها أن

نعمة الإيمان أهم نعمة من نعم الله). أما سورة النحل، فقد اشتملت على نعم الله كلها، من أبسط أمور الحياة إلى أهم نعمة والتي هي الإيمان والوحي، لذلك بدأت السورة بنفس النعمة التي بدأت فيها سورة إبراهيم: الوحي. [الركتابٌ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ...] (1) وهنا [يُنزَلُ ٱلْمَلَئِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآء مِنْ عِبَادِهِ] (2).

### عرض مستمر

تبدأ السورة بعرض نعم الله تعالى:

- نعمة الوحي وهي أوّل النعم في السورة [يُنزّلُ ٱلْمَلَئِكَةَ بِٱلْرُوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ
   مَن يَشَآء مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنْذِرُواْ أَنّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَاْ فَٱتّقُونِ] (2).
- نعمة إيجاد السماوات والأرض [خَلَقَ ٱلسَّمَا وَتِ وَٱلأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ]
   شُرِكُونَ]
- نعمة خلق الإنسان [خَلَقَ ٱلإِنْسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينً] (4)... فالروح التي بداخلك هي نعمة من الله، بعد أن خلقك وأوجدك من العدم...
- نعمة الأنعام للغذاء والملبس والتنقلات [وَٱلأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْء وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ] (5)... ثم [وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَمَنْفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ] (8)... فهذه الآية تشمل وسائل النقل في عهد النبي ويَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ] (8) للنقل الحديثة في عالمنا في قوله [وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ] فهي تشمل الطائرات والسيارات و... وكلها من أجل نعم الله علينا.
- نعمة الماء المنزّل من السماء [هُوَ ٱلَّذِى أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاء مَآء لَّكُم مَّنْهُ شَرَابٌ
   وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ] (10).
- نعمة الزرع [يُنبِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلأَعْنَابَ وَمِن كُلّ ٱلشَّمَراتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لَقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ] (11).
- نعمة تسخير الكون للإنسان [وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ

# وَٱلنُّجُومُ مُسَخَّرٰتُ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَتٍ لَّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ] (12).

إن كل هذا الكون بعظمته مسخّر لحضرتك حتى تعيش وتحقق أمانة الاستخلاف... فتحيّله بدون نعمة التسخير لحياة الناس. تخيّل الأرض بدون أوكسجين، أو من غير شمس تعطينا الضوء والدفء...

نعمة تحميل الأرض [وَمَا ذَرَأً لَكُمْ فِي ٱلأَرْضِ مُخْتَلِفًا أَلْوَانُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَقَوْمٍ يَذَكَّرُونَ] (13).. إنها نعمة يراها الناس كل يوم ولكن للأسف يغفلون عنها. لقد اعتدنا على النعم وألفناها، فتأتي السورة لتهز النفوس من جديد وتلفت نظرنا إلى آيات الله في الكون.

#### ساعد قلبك

ان تذكر النعمة أمر هام لصلاح القلب، فإذا أصبت بمرض عدم التدبر في النعم فعليك أن تتبع الوصفة التالية:

- أكتب النعم التي تعرفها بالورقة والقلم، وتدبّرها واستشعرها بقلبك.
  - اجعل لسانك رطباً بقولك: الحمد لله، ولو في طريقك
- تفكّر في نعم ربنا عليك وأنت تفتتح صلاتك بسورة الفاتحة، واجعل لكل ركعة نعمة معيّنة تتفكر بما وتشكر ربنا عليها.

إنّ تذكّر النعمة يساعد القلب على شكر المنعم، ... فالإنسان يشكر أقرانه من بني البشر ليل نهار، فكم مرة يشكر واهب النعم؟ وكم مرّة يقول الحمد الله في نفس اليوم!..

# مزيد من النعم

وبعد ذلك تحدثنا الآيات عن نعم جديدة، يخرجها رب العالمين من حيث لا نتصور، ومنها:

• نعمة تسخير البحر [وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا..] (14).. فهل يتصور أحد أن البحر

- الهادر المخيف يخرج اللحم الشهي؟ إنّ مشكلة الإنسان تكمن في أنه قد اعتاد النعمة وألفها... فتأتي سورة النحل لتقول للناس تفكّروا في نعم الله تعالى عليكم وجدّدوا إحساسكم بما وشكركم لله عليها...
- نعمة خلق الجبال.. [وَأَلْقَىٰ فِي ٱلأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ..] (15) فقد جعل الله الجبال أوتاداً لتثبيت الأرض من الزلازل كما أثبت العلم الحديث.
- نعمة خلق النجوم [وَعَلامَاتٍ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ] (16)... فهذه النجوم تدلنا على الاتجاهات أثناء السفر بالإضافة إلى اتجاه القبلة.
- نعمة ألبان الأنعام [وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلأَنْعَلَمِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مَمَّا فِي بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمٍ لَّبَنًا خَالِصًا سَآئِغًا لِلشَّارِبِينَ] (66).. فهل تصوّر أحدنا المكان الذي يخرج منه اللبن نقياً طيب الطعم والرائحة، من بين الدم والروث...؟ ومع ذلك فإنّه يخرج حالصاً نقيّاً لا يوجد فيه قطرة دم واحدة ولا قطرة أذى! [لَّبَنًا خَالِصًا سَآئِغًا لِلشَّارِبِينَ].
- نعمة العلم والسمع والأبصار [وَالله أَخْرَجَكُم مّن بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا] (78) ثم أعطانا أدوات العلم [وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلْسَّمْعَ وَٱلأَبْصَلَ وَٱلأَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ] (78)..
- نعمة الطير [ألم يروا إلى الطير مُسخرت في جَو السَّمَاء مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ الله إِنَّ فِي ذٰلِكَ لآياتٍ لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ] (79)

فمن منا يعتبر ويشكر؟ ومن منا يوظّف هذه النعم فيما يحبّه الله ويرضاه؟

# وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها

وبعد ذكر هذه النعم تأتي آية محورية [وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الله لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ] (18) نحصي ماذا؟ هل نحصي النعم المعلومة والمشاهدة؟ أم نحصي النعم الخفية؟ ولو افترضنا أننا نستطيع أن نعدد أسماء النعم المشاهدة فهل نقدر أن نحصي ما بداخل النعمة الواحدة فقط من فوائد؟! إن الله تعالى يقول: [وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱلله لاَ تُحْصُوهَا..] ولم يقل نعم الله. ومع ذلك [إنَّ ٱلله لَعَفُورٌ

رَّحِيمٌ] تشير إلى أن الإنسان لا يشكر على النعم ولولا أنه سبحانه وتعالى يغفر ويرحم لعذّب البشر عذاباً شديداً على عدم شكرهم لنعمه الجليلة.

### استعمال النعم في غير أهدافها

ولأن هدف السورة لا يقتصر على تعداد النعم، بل يركز على استخدام هذه النعم وتوظيفها لما خلقت له، فإننا نرى بعد كل موجة من ذكر النعم آيات تحذّر من سوء استخدام النعمة (الآيات 19 - 29).

فمثلاً الآية (24) تنكر على من لا يقدّر نعمة الوحي بل يكذّبها: [وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ] فكانت عاقبتهم وحيمة [لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارِ مُلْوَانِهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ...] (25).

والآية التي بعدها تصوّر لنا مشهداً رهيباً لمن جحد بأنعم الله:

[قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَى ٱلله بُنْيَنَهُمْ مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ] (26).

وبالمقابل، تأتي الآيات التي بعدها مباشرة (30 – 32) لتبشّر من أحسن استخدام النعم، [وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرًا...] فانظر إلى هذا المدح الرباني لمن قدّر نعمة الوحي وعرفها في مقابل الذين كدّبوا بآيات الله (الآية 24). وتأتي الآية (32):

[ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ ٱلْمَلَئِكَةُ طَيِّينَ يَقُولُونَ سَلَمٌ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ].

أيضاً في مقابل الآية (28) [ٱلَّذِينَ تَتَوَقَّهُمُ ٱلْمَلَئِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ فَأَلْقَوُاْ السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوء..].

# نعمة الرسل والهداية

نعمة مهمّة يتكرر ذكرها في السورة: إنها نعمة الرسل والهداية:

[وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱلله وَٱجْتَنِبُواْ ٱلْطَّغُوتَ] (36) فإرسال الرسل إلى البشر بشرع الله ومنهجه هو أعظم نعمة على الناس في كل العصور.

[وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِى إِلَيْهِمْ فَٱسْأَلُواْ أَهْلَ ٱلذَّكْرِ إِن كُنتُم لاَ تَعْلَمُونَ & بِٱلْبَيّنَا وَٱلزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذَّكْرَ لِتُبَيّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ] (43-44).

هل كتبت بين النعم التي من بحا الله عليك، إرسال النبي  $\rho$  إلينا؟ وإنزال القرآن الذي نقرأه ونعيش مع آياته ومعانيه؟... وهل فكرت يوماً في تطبيق أوامر القرآن وسنة النبي  $\rho$  بنية شكر ربنا على هاتين النعمتين العظيمتين؟

## وما بكم من نعمة فمن الله

وبعد ذكر النعم المتتالية، تأتى آية محورية وفاصلة لتعقب عليها:

# [وَمَا بِكُم مّن نَعْمَةٍ فَمِنَ ٱلله] (53)

لتلفت النظر إلى أن استشعار النعمة هو بداية التمهيد لشكر الخالق، فالنِعمة قيدُها الشُكر، والشكر ضمانة لاستمرار النعم [لَئِن شَكَرْتُمْ لازِيدَنَّكُمْ] (إبراهيم، 7).

فلو أرجع الإنسان كل ما في حياته إلى أصله فإنّه سيجد أنّه لا يملك شيئا.. من أول حاجياته الأساسية (من لباس ومأكل ومشرب) إلى آخر مستجدات التكنولوجيا الحديثة (من مركبات فضائية وكومبيوتر وسيّارات..). فكلها تعتمد على المواد الأولية التي سخّرها الله لنا، وكلها نتاج العقل البشري، الذي هو أعظم نعمة أعطانا إياها ربنا.

## سوء استخدام النعم

وتحذّر السورة مرة أخرى من سوء استخدام النعم، فتصف لنا فريقاً من الناس يدعو الله عند المصائب ثم يشرك به في السراء (الآيات 53 – 55)، فماذا يكون مصيرهم؟

[لِيَكْفُرُواْ بِمَآ ءاتَيْنَاهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ] (55). تتحوّل نعمة الله عليك عليهم إلى استدراج وإمهال (فتمتعوا)، فإذا رأيت أخي المسلم نعم الله تتوالى عليك مع تقصيرك في شكرها وحسن استخدامها، فاحذر أن يكون ذلك استدراجاً من الله.

ومن أبشع صور سوء استخدام النعم: وأد البنات [وَإِذَا بُشَّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأُنْثَىٰ ظُلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ يَتَوَارَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوء مَا بُشّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَىٰ هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي ٱلتُّرَابِ...] (58-59).. فكيف يسوغ للمرء بعد أن أعطاه الله هذه النعمة أن يستخدمها في معصية الله تعالى وقتل نفس بريئة؟!

## نعمة الرحمة والستر

ومن النعم التي وردت في السورة: حلم الله تعالى ورحمته بعباده وستره عليهم [وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱلله ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهمْ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ] (61)..

تخيل لو رفع الله عنك ستره وحلمه؟ تخيّل لو فضحك يوماً واحداً؟ ماذا لو استيقظت يوماً ما ووجدت مكتوباً على باب بيتك: فعل البارحة كذا وكذا؟ أو لو كتب على جبينك الذنوب التي تفعلها صباح مساء؟ أو لو كان لكل ذنب تفعله رائحة؟

إن من أعظم نعم الله علينا أنه لا يظهر منا إلا كل حسن ومحمود من الأعمال، ويستركل قبيح من الذنوب، فلله الحمد والفضل.

### نعمة الوحى والمطر

ومن النعم التي تأتي متلازمة في السورة: نعمتا الوحى والمطر.

[وَمَآ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ إِلاَّ لِتُبَيّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ] (64).

[وَٱلله أَنزَلَ مِنَ ٱلْسَّمَاء مَآء فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا...] (65).

فما السر في ذكر هاتين النعمتين دائماً مع بعضهما؟

إن النعمتين متشابحتان، فالوحي ينزل حاملاً الخير للناس كما أن المطرحين ينزل يحيي الأرض بعد موتما، وكذلك الآيات التي تنزل وحياً فإنمّا تحيي القلوب بعد موتما.

[وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مَّنْ أَمْرِنَا] (الشورى، 52)..

[أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ] (الأنعام، 122)..

### من سوء استخدام النعم: الخمر

وتعود الآيات مرة أخرى إلى التحذير من سوء استخدام النعم:

[وَمِن ثَمَراتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا] (67).

هذه الآية نزلت قبل تحريم الخمر، وهي لا تتناول الخمر من الناحية الفقهية لكنها تحذر منها كمظهر من مظاهر سوء استخدام النعم. فالخمر تتكون في أصلها من ثمرات طيبة ونعم عظيمة أعطانا الله إياها، لكن بعض الناس حوّلوها عن الغاية التي خلقت لأجلها واستعانوا بها في إذهاب عقولهم وإذلال أنفسهم... مظهر خطير من مظاهر استخدام النعم في غير أهدافها.

# النعم الاجتماعية

ولعلَّك تسأل نفسك: أين نعمة الأسرة والزوجة في السورة؟ فتجيبك الآية:

[َوَٱلله جَعَلَ لَكُمْ مَّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً

وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ] (72) فالاستقرار في الحياة العائلية من أفضل النعم التي يمنّ المُستقرار في الحياة العائلية من أفضل النعم التي يمنّ الله علينا، لذلك تأتي آية موجعة لتحذر من كفر النعمة [أَفَهِٱلْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ ٱلله هُمْ يَكْفُرُونَ & وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱلله مَا لاَ يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضِ شَيْئًا وَلاَ يَسْتَطِيعُونَ] مِن دُونِ ٱلله مَا لاَ يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضِ شَيْئًا وَلاَ يَسْتَطِيعُونَ]

حتى البيوت التي نسكنها [والله جَعَلَ لَكُمْ مّن بُيُوتِكُمْ سَكّنًا] (80).

والأثاث الذي نستعمله [... وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَىٰ حِينِ] (80).

والملابس التي نلبسها: [.. وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرْبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ] (81).

وأبسط من ذلك كله: الظل الذي نستريح تحته... [وَٱلله جَعَلَ لَكُمْ مّمّا خَلَقَ ظِلَلاً] (81)

لذلك تأتي آية محورية [كَذَلِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ] (81).

# خطورة سوء استخدام النعم

وكما ذكرنا تتابع الآيات بنفس السياق: موجة من النعم، ثم الحث على الشكر عليها، ثم التحذير من سوء استخدام النعم.

[يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱلله ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَلْفِرُونَ] (83) أرأيت كيف أن تجاهل نعمة الله قد يؤدي بصاحبه إلى الكفر بالله والعياذ بالله؟...

وتأتي آيات شديدة في التحذير من نقض العهد مع الله بعد أن أعطانا كل هذه النعم [وَلاَ تَكُونُواْ كَٱلَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَثًا] (92).

[وَلاَ تَتَّخِذُواْ أَيْمَنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمٌ بَعْدَ ثُبُوتِهَا...] (94).

[وَلاَ تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱلله ثَمَناً قَلِيلاً..] (95).

[مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ ٱلله بَاقِ] (96).

ثم آيات أخرى تحذّر من كفران النعمة:

[وَضَرَبَ ٱلله مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ ءامِنَةً مُّطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مّن كُلّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱلله فَأَذَاقَهَا ٱلله لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ] مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ] (112).

وكان الأولى بمؤلاء أن يفعلواكما قال تعالى: [فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱلله حَلَلاً طَيّباً وَٱشْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱلله إِن كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ] (114)...

### إبراهيم عليه السلام: شاكراً لأنعمه

وتختم السورة بقصة شخص شاكر لأنعم الله، إنه سيّدنا إبراهيم عليه السلام، والملفت أن السورة وصفت سيدنا إبراهيم بإحدى أهم صفاته التي تخدم هدف السورة: [شَاكِراً لأَنْعُمِهِ] (121).

وبعد أن أصبح شاكراً لأنعم الله [آجْتَبَاهُ وَهَـدَاهُ إِلَىٰ صِرْطٍ مُسْتَقِيمٍ] (121).

# سبب تسمية السورة

وكما عوّدناكم مع كل سورة، يبقى سؤال مهم: لماذا سمّيت هذه السورة بسورة النحل؟ إن هذه السورة لم تسم باسم النعم التي ملأتما ولكن باسم النحل، فلماذا؟

يقول تعالى [وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَىٰ ٱلنَّحْلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ & ثُمَّ كُلِى مِن كُلِّ ٱلثَّمَرٰتِ فَٱسْلُكِى سُبُلَ رَبّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ فِيهِ شِفَآء لِلنَّاس] (68 – 69).

أولاً إن النحل وتنظيم مملكته وطريقة إخراجه للنحل هي نعم عظيمة من نعم الله وآياته في الكون.

ثانياً، إن الآيات قد بدأت بقوله تعالى [وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَىٰ ٱلنَّحْلِ]، فهي تشير إلى اتباع النحل للوحي الرباني وطاعتها لله واستعمالها لإرشادات الوحي لتنفيذ ما كلفت به بدقة [آتَّخِذِى... كُلِى... فَٱسْلُكِي...].

فكان النحل نموذجاً لتوظيف النعمة طاعة لله، فلما أطاع الله ونفّذ أوامره، أخرج الله من بطونه عسلاً شافياً ومفيداً للأرض كلّها... ولاحظ دقة التعبير القرآني في كلمة [يَخْرُجُ]، ولم تقل الآية (فاخرجي عسلاً)، لأنها لما اتبعت الوحي وطبقت منهج ربنا خرج عسل مفيد ونافع، وكذلك الوحي، ينزل على الأمة، فإن التزمت بأوامر الله واتبعت الوحي، فسيخرج عسل الهداية والنور للمجتمع.

ومن اللطيف في مملكة النحل: اعتمادها على الإناث بشكل أساسي، وحتى النداء القرآني لها [كُلِى.. فَٱسْلُكِى..] كان بصيغة المؤنث، لأن الذكور لا عمل لهم إلا تلقيح الملكة، بينما يقع الدور الأساسي في العمل والبناء وإخراج العسل على الإناث.

## القرآن والعسل... شفاء للأرواح والأبدان

ومن روعة القرآن أيضاً، أن كلمة الشفاء لم ترد في القرآن كله إلا مرتين: مرة عن العسل ومرة عن القرآن،... فالقرآن فيه شفاء للناس كالعسل تماماً... والله تعالى في هذه السورة عدّد علينا نعماً كثيرة (وأهمها الوحي) وحذّرنا من سوء استخدامها... فلو أحسنا استخدام نعمة العسل فسوف نشفي أبداننا، وبالمقابل لو أحسنا استخدام القرآن لكان في ذلك شفاء للعقول والقلوب والأرواح...

# قدم ثمن العسل

كانت هذه سورة النحل سورة النعم، فإذا علمت أن سورة النحل هي سورة النعم، وتذكرت نعم الله عليك ثم لم تشعر بكل جوارحك وبكل ذرة من جسمك بأنك بحاجة إلى أن تشكر الله... فينبغي أن تراجع نفسك.. لأنك بهذا لم تستفد من سورة النحل... إنها سورة الحمد، سورة معرفة نعم الله وشكره...

وينبغي أن نسأل أنفسنا، هل نحن قد وظفنا نِعم الله في مرضاته، أم نستخدمها في معصيته فليخف نستخدمها في معصيته فليخف من الآية [وَضَرَبَ ٱلله مَفَلاً قَرْيَةً كَانَتْ ءامِنَةً مُّطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مّن كُلّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱلله فَأَذَاقَهَا ٱلله لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُون]

..(112)

فالذي يعصي الله تعالى مستخدماً نعمه فسيعيش حياةً غير آمنة وسينقص رزقه ويعيش في فقر وجوع وخوف... ولذلك كان من أهم منن الله تعالى على قريش: [فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلْذَا ٱلْبَيْتِ & ٱلَّذِى أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءامَنَهُم مِّنْ خُوفٍ]... (قريش، 3-4)

### مشروع عملي

ما رأيكم أن نتبع قراءتنا لهذه السورة بمشروع عملي، يزيد من إحساسنا بنعم الله وتفاعلنا مع سورة النحل؟

اقرأ سورة النحل، ثم تتبّع النعم المذكورة فيها واكتبها كلها، وترجم هذه النعم إلى حياتك الخاصة بأمثلة محددة (كالستر مثلاً أو العائلة أو الغذاء). بعد ذلك كله تفكّر في كيفية توظيف كل هذه النعم في طاعة الله، تكون قد حققت مراد الله منك في هذه السورة، والله المستعان.

# الاسراء

سورة الإسراء (مكية) نزلت بعد سورة القصص، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة النحل، وعدد آياتها 111 آية. وتعرف هذه السورة بسورة بني إسرائيل.

### أعظم اجتماع

ولكي نقف على محور وهدف السورة فنحن بحاجة للرجوع إلى قصة الإسراء نفسها، عندما أُسري بالنبي  $\rho$  من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، وبعدها كانت رحلة المعراج إلى السماوات العلى. فلماذا لم تسم السورة باسم سورة المعراج؟ وما السر الكامن وراء تسمية السورة بهذا الاسم؟

لقد رافق هذا الحدث العظيم حدث آخر بنفس الأهمية، كان أعظم اجتماع في تاريخ البشرية. لقد كان المسجد الأقصى ممتلئاً عن آخره بأفضل الناس، أنبياء الله تعالى من لدن آدم حتى عيسى عليه السلام، وكلهم كانوا ينتظرون النبي  $\rho$ ، ليصلي بمم إماماً.

# إمام الرسل والأنبياء

إنّ صلاة النبي بالأنبياء هي عنوان انتقال الرسالة إلى هذه الأمة واستلام النبي  $\rho$  لواء قيادة البشرية في هذا المكان المبارك، المسجد الأقصى. فأنت يا محمد وأنتم يا أمة محمد أصبحتم مسؤولين عن الكتاب، أي عن الرسالة التي أرسلها الله إلى البشرية والتي تنتقل من نبي إلى نبي، ابتداء من سيدنا نوح الذي حمل الرسالة مع أولاده بعد الطوفان، لتصل إلى إبراهيم حامل الكتاب السماوي

ومن ثم إلى موسى وعيسى عليهما الهرافيم، إلى أن وصلت أحيراً إلى محمد P

وأمته.

#### أمانة الكتاب

كل نبي من هؤلاء كان يؤمر بالحفاظ على كتاب الله وأوامره، لكن قومه من بعده كانوا يضيعون الأمانة، فيحرّفون الكتاب أو يبدّلون أحكامه، فإذا فعلوا ذلك، يستبدلهم الله بقوم آخرين ليتسلموا أمانة الكتاب. وآخر أمة كانت مسؤولة عن الكتاب هم بنو إسرائيل الذين أفسدوا في الأرض ولم يراعوا حق الكتاب (لذلك سميت السورة باسمهم، لأنما تتحدث عن انتقال الكتاب من عهدتهم إلى الأمة المحمدية، ودلالة ذلك أن كل أنبياء بني إسرائيل وقفوا يصلون خلف النبي ()، فاستبدلهم الله بأمة محمد ()، وكانت حادثة الإسراء عنوان استلام الرسالة. فما هو هدف السورة؟

### هدف السورة: استشعر قيمة القرآن

كيف يكون هذا هو هدف السورة؟ وما علاقة ذلك بالإسراء؟

إن سورة الإسراء هي أكثر سورة ذكر فيها القرآن والكتاب، وفي ذلك دلالة على استشعار قيمة القرآن. وحادثة الإسراء هي الحادثة الممثلة لانتقال الكتاب إلى أمة محمد  $\rho$ ، وكأنها تقول لنا: أنتم يا أمة محمد مسؤولون عن هذا الكتاب، عن القرآن. فاستشعروا قيمته، وإياكم أن تفرطوا فيه كما فعلت الأمم السابقة فيستبدلكم الله كما استبدلهم.

#### اجعله امامك

روى سيدنا على بن أبي طالب حديثاً عن رسول الله  $\rho$  يوضح أهمية القرآن في حياتنا، وأنه طوق نجاة لمن يتخذه إماماً. يقول عليه الصلاة والسلام:

"ألا إنها ستكون فتنة" فقال سيدنا على: فما المخرج منها يا رسول الله.

قال: "كتاب الله فيه نبأ من قبلكم وفيه خبر ما بعدكم وحكم ما بينكم. هو بالفصل ليس بالهزل من تركه من جبار قصمه الله ومن ابتغى الهدى في غيره أضلّه

الله. هو حبل الله المتين وهو الذكر الحكيم وهو الصراط المستقيم، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ولا تلتبس به الألسنة ولا يشبع منه العلماء ولا يبلى من كثرة الرد ولا تنقضي عجائبه. وهو الذي لم تنته الجن إذ سمعته إلا أن قالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً. من قال به صدق ومن حكم به عدل ومن عمل به أجر ومن دعى به هدي إلى صراط مستقيم".

تعال معنا، يا قارئ القرآن، وبما أننا تقريباً في منتصف رحلتنا مع القرآن الكريم، لنعيش مع سورة القرآن ونستشعر عظمته من خلال آياتها.

## انتقال الكتاب عبر الأمم

تبدأ السورة - كما هو واضح - بحادثة الإسراء:

[سُبْحَانَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَىٰ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَىٰ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَى ٱلَّذِى بَارَكْنَا حَوْلَهُ..] (1).

وفي الآية الثانية مباشرة نرى قوله تعالى:

[وَءاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ] (2). لقد جاءت هذه الآية بعد حادثة الإسراء للتوضيح أن ذكر حادثة الإسراء يهدف إلى إعلان انتقال الكتاب إلى الأمة المحمدية، لذلك نرى أن الآية الثانية تحدثت عن الأمة التي كان معها الكتاب من قبل:

[وَءاتَيْنَآ مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلْنَاهُ هُدًى لَّبَنِي إِسْرَءيلَ أَلاَّ تَتَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً (2).

فكيف وصل الكتاب إليهم؟ [ذُرَيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا] (3).

وكأن هذه الآيات الثلاث تصوير مادي لحركة انتقال الكتاب عبر الأمم. فماذا فعلوا بالكتاب؟ ولماذا استبدلوا؟

[وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَءيلَ فِي ٱلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي ٱلأَرْضِ مَرَّتَيْن وَلَتَعْلُنَّ

عُلُوّاً كَبِيراً] (4)... وتمضي الآيات من 4 – 7 لتصوّر تضييع الأمة السابقة لهذه الأمانة إلى أن نصل إلى آية محورية، الآية 9، لتعلن مسؤولية أمة الإسلام، عن الكتاب.

آإِنَّ هَاٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يِهْدِى لِلَّتِى هِىَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا  $_{\odot}$  وأَنَّ ٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِٱلأَخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا] (9 - 10).

فاستمسكوا بهذا الكتاب، واستعصموا به، فإنه يهديكم أيها المسلمون للتي هي أقوم...

#### كتاب الآخرة

وفي معرض الحديث عن يوم القيامة، تتحدث الآيات عن كتاب الآخرة - كتاب الأعمال والحسنات والسيئات - لتبيّن مصير الذي لا يلتزم بكتاب الله في الدنيا.

[وَكُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَئِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُوراً & ٱقْرَأْ كَتَبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا] (13 – 14).

فقضية الكتاب قضية أساسية في حياة المسلم، فإن لم تقرأ أيها المسلم كتاب الله وتفهم معانيه وتطبّقها في حياتك الدنيا، فماذا ستفعل بكتاب الآخرة؟..

#### أوامر الكتاب

ومن أول الربع الثاني تتكلم السورة عن عظمة هذا الكتاب، لأنه يأمر بما تقتضيه كل فطرة سليمة، فأي صاحب عقل سليم وفطرة سليمة غير مشوّشة لا يسعه حين يقرأ هذا الكتاب إلا أن يسلّم ويعترف بعظمته... فمن هذه الأوامر:

- برّ الوالدين [وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِٱلْوٰلِدَيْنِ إِحْسَاناً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَّهُمَا أُفّ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُل لَّهُمَا عَندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا خَناحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّب ٱرْحَمْهُمَا كَمَا قَوْلاً كَرِيمًا & وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّب ٱرْحَمْهُمَا كَمَا

- رَبَّيَانِي صَغِيرًا] (23 24)...
- استعمال المال في أوجه الخير [وَءاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلاَ تُبَذِّرْ تَبْذِيرًا & إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُواْ إِخْوٰنَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبّهِ كَفُورًا ] (26 27)..
- التوازن بين البخل والإسراف [وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلُّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَّحْسُوراً] (29)...

#### نداء الفطرة

كلها أوامر ونواهي تخاطب العقل السليم والفطرة الحية، فمن يعرض عن هذا الكلام؟ كيف نهجره وكيف لا نستمسك به؟ وفيه مصلحة البشر وخيرهم...

- [وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقٍ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْئًا كَبِيرًا] (31).
  - [وَلاَ تَقْرَبُواْ ٱلزَّنَىٰ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاء سَبِيلاً] (32).

ولأن الآيات تخاطب الفطرة، فقد تكلمت عن الزنا أنه "ساء سبيلاً" لأنه فعل بالغ القُبح، وإن لم يلاحظ بعض أصحاب النفوس الضعيفة ذلك، لأنه لا يترتب على المشي في طريقه إلا الهلاك والكوارث، مثل قتل الأنفس، وضعف الرزق، وظُلمة الوجه، واختلاط الأنساب والحياة البائسة الكئيبة...

- [وَلاَ تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱلله إلاَّ بِٱلحَقِّ] (33).
- [وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلاَّ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ] (34).
- [وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِٱلقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ..] (35).
- [وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً] (36).
- [وَلاَ تَمْشِ فِي ٱلأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلْجِبَالَ

# طُولاً] (37).

فمن يرفض مثل هذا الكلام، وكيف يمكن للمسلمين أن يهجروا هذا الكتاب، وهو يأمرهم بكل هذا الخير وينهاهم عما فيه ضررهم وهلاكهم؟ [كُلُّ ذُلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا] (38).

لذلك نرى تعقيباً رائعاً على كل ما سبق [ذلك مِمَّا أَوْحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ..] (39) فكل ما سبق حكمة، وكله يؤدي بالإنسان لأن يعيش حياة كريمة في الدنيا والآخرة، فإذا غفل عنها: [وَلاَ تَجْعَلْ مَعَ ٱلله إِلَهًا ءاخَر فَتُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّدْحُورًا] (39). فهل أدركنا عظمة هذا القرآن؟ وربنا سبحانه وتعالى يخبرنا بأن الخير كل الخير موجود في القرآن:

[وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَّكُرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ نُفُورًا] (41). قيمة القرآن

وبعد أن بيّنت الآيات عظمة القرآن وأهمية أحكامه، تقوم بعد ذلك بين الآية والأخرى بذكر مزايا الكتاب (فهي أكثر سور القرآن إيراداً للكتاب)، فنرى فيها:

حفظ القرآن لأهله: [وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرءانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِٱلأَخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقْرًا وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِى ٱلْقُرْءانِ وَحْدَهُ وَلَّوْاْ عَلَىٰ أَدْبَلِهِمْ نُفُوراً] ءاذَانِهِمْ وَقُرًا وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِى ٱلْقُرْءانِ وَحْدَهُ وَلَّوْاْ عَلَىٰ أَدْبَلِهِمْ نُفُوراً] (45-46).

اشتمال القرآن على أسرار التاريخ وسنن قيام الحضارات: [وَإِن مّن قَرْيَةٍ إِلاَّ نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَٰلِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُورًا] (58).

فالإنسان حين يرى تركيز سورة الإسراء على عظمة القرآن وهو لا يزال في منتصف القرآن (الجزء 15)، فلا بد أن يستشعر أهميته ولا يمر على آياته مرور الكرام، لأن هذه الآيات ستكون فرصة عظيمة له لرفع درجاته يوم القيامة، كما جاء في حديث النبي  $\rho$ : "يقال لقارئ القرآن يوم القيامة إقرأ وارق ورتّل فإنّ

منزلتك عند آخر آية تقرؤها"..

فعدد درجات الجنة يا أخي المسلم هو بعدد آيات القرآن. ألا تريد الجنة؟ ألا تحلم بما وتتمناها؟ ألا تريد الفردوس الأعلى؟ إذاً فالزم قراءة هذا القرآن، وخاصة في صلاة الفحر وفي قيام الليل.

[أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا] (78).

[وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحْمُودًا] (79).

### شفاء ورحمة للمؤمنين

واسمع قوله تعالى:

[وَنُنزّلُ مِنَ ٱلْقُرْءانِ مَا هُوَ شِفَاء وَرَحْمَةٌ للْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إَلاَّ خَسَارًا..] (82). فكما قلنا في سورة النحل، لم ترد لفظة الشفاء في القرآن إلا للعسل والقرآن، لأن العسل شفاء الأبدان من الأمراض، والقرآن شفاء للقلوب ودواء لأرواح المؤمنين الذين يعرفون قيمته.

# تحدي القرآن

والآيات التي تحدثت عن عظمة القرآن كثيرة في السورة: [قُل لَّئِنِ ٱجْتَمَعَتِ الْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا] (88).

فافتخر بهذا التحدي الذي لا يزال قائماً إلى يوم القيامة.

[وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلاَّ كُفُورًا] (89).

فكل احتياجات الحياة الكريمة موجودة في هذا القرآن، لكن أكثر الناس يأبي إلا الكفر والجحود.

## دور القرآن

[وَبِٱلْحَقّ أَنْزَلْنَاهُ وَبِٱلْحَقّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشّرًا وَنَذِيرًا & وَقُرْءانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ تَنْزِيلاً] (105 – 106)..

لقد سميت هذه السورة بسورة الإسراء حتى نتذكر -كلما قرأناها - النبي  $\rho$ ، وهو يستلم الكتاب في رحلة الإسراء، ويسلمه لنا من بعده.

وبما أننا تحملنا مسؤولية حمل القرآن، فينبغي أن نكثر من قراءته، ليس في رمضان فقط، بل في كل الشهور، وينبغي أن نتدبره ونعمل به ونعلمه لمن حولنا وننشره وننفّذ منهجه...

### أحباء القرآن

وحتام السورة تذكرة بأناس أحبّوا القرآن حباً شديداً، وفهموا هدف سورة الإسراء، فتفاعلوا مع كتاب الله تفاعلاً صادقاً: [قُلْ ءامِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُواْ إِنَّ الإسراء، فتفاعلوا مع كتاب الله تفاعلاً صادقاً: [قُلْ ءامِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُواْ إِنَّ اللَّهُ وَيَقُولُونَ اللَّذَقَانِ سُجَّدًا & وَيَقُولُونَ اللَّذَقَانِ سُجَّدًا & وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً & وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ] (107 – 109).

والحمد لله، لقد أصبحنا نرى هذه الآيات تنطبق على بعض الشباب في المساجد، وخاصة في شهر رمضان. تنظر إليهم فتراهم "يخرون للأذقان يبكون". وكلما تليت عليهم آيات القرآن تزيدهم خشوعاً... وهو أمر مطمئن، لأن تعامل الشباب مع القرآن بهذا المستوى يبشر ببوادر خير لهذه الأمة.

# يرفع أقواماً ويضع آخرين

فإن لم نكن كأحباء القرآن الذين ذكروا في الآيات السابقة، فإن نفس الآيات تحذرنا من الاستبدال [قُل عامِنُوا بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُوا ]. فالأمم السابقة قد قصرت في حفظ الكتاب وتبليغه فنزع منها إلى الأمة التي تليها فالتي تليها حتى وصل إلينا، فماذا لو قصرت هذه الأمة في حمل الأمانة؟

إن الحساب سيكون أشد يوم القيامة لأننا آخر أمة ستحمل هذه الأمانة قبل

قيام الساعة، فلا يجدر بنا أن نقصر، بل نجتهد في حمل هذه الأمانة، وتطبيق حديث النبي  $\rho$ : "تركتُ فيكُم ما إن تمسَّكتُم به لن تضِلُّوا بعدي أبداً: كِتاب الله، وسُنَّتي". فلا نهضة لأمتنا ولا عز ولا خروج من الظلمات إلى النور إلا بهذا الكتاب: [كِتَابٌ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ].

# كنوز من الحسنات

استشعر وأنت تقرأ القرآن - إلى جانب عظمته وأهميته - الكم الهائل من الحسنات التي ترافق قراءة القرآن.

فالنبي  $\rho$  يقول "من قرأ حرفاً من القرآن فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها لا أقول [الم] حرف بل ألف حرف ولام حرف وميم حرف"...

فإذا قرأت "بسم الله الرحمن الرحيم" مثلاً - وفيها تسعة عشر حرفاً - فإنك تنال مئة وتسعين حسنة.

إذاً فجزء القرآن - الذي يكون متوسط حروفه سبعة آلاف حرف - ينال عليه المسلم سبعين ألف حسنة في الأوقات العادية، فما بالك بالأوقات المستحبة (كصلاة الفجر أو قيام الليل أو شهر رمضان).

آلاف الحسنات في قراءة جزء لا يأخذ منا أكثر من ثلاثة أرباع الساعة، فما بالك بمن ينفّذه؟ فما بالك بمن يسمع الآيات بنيّة تنفيذها وتطبيقها؟ فما بالك بمن يفهم القرآن، ويعرف مراد ربنا من كل سورة؟ إذاً فماذا يكون حال من يشعر أن القرآن أمانة في عُنُقه، فيرغّب من حوله بقراءة القرآن ويفسّر لهم بعض معانيه الرائعة التي نعيش معها؟

لا بد للشاب المسلم الذي قرأ سورة الإسراء وفهم مراد ربنا منها أن يتعامل مع القرآن من الآن وصاعداً بجدية متناهية، وأن ينذر حياته ليكون من أهل القرآن، الذين هم أهل الله وخاصته.

### من الإسراء إلى الكهف

ومن الإشارات اللطيفة، أن نرى الحديث عن القرآن يمتد من ختام سورة الإسراء إلى بداية سورة الكهف. فبعد أن ختمت سورة الإسراء بسحدة حتى تستشعر فيها حلاوة القرآن وتبكي من خشية الله، ثم تحمده على نعمة القرآن، هذه النعمة العظيمة التي بدأت سورة الكهف بشكر ربنا عليها: [ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِى أَنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوَجًا] (1).

## الكهف

سورة الكهف (مكية)، نزلت بعد الغاشية، وهي في ترتيب المصحف بعد الإسراء، وعدد آياتها 110 آيات.

### خيوط لنسيج واحد

سورة الكهف هي عبارة عن أربع قصص، قصة أصحاب الكهف، وقصة صاحب الجنتين وقصة موسى والخضر وقصة ذي القرنين، مع ذكر عدد من الآيات بعد كل قصة للتعقيب عليها. فما علاقة القصص الأربع ببعضها؟ ولماذا سميت بسورة الكهف؟ ولماذا تقرأ كل يوم جمعة؟

### فضل وثواب سورة الكهف

يقول النبي ho "من قرأ سورة الكهف من يوم الجمعة أو في يوم الجمعة أضاء الله له نوراً من تحت قدميه إلى عنان السماء".

كما ويقول  $\rho$  "من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف كانت له عصمة من الدجال".

وفي حديث آخر: "من أدركه منكم - أي الدجال - فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف" رواه مسلم.

فما هي علاقة سورة الكهف بالدجال وما علاقة القصص الأربع في السورة ببعضها؟ تعالوا نلقى نظرة على هذه القصص باختصار.

### كهف الرحمة

القصة الأولى هي قصة شباب، آمنوا بالله تبارك وتعالى ودعوا إلى الله، رغم

أن القرية التي عاشوا فيها كانت محكومة من ملك ظالم غير مؤمن. فعرضوا إسلامهم على الناس ورفض الناس دعوتهم [وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضِ لَن نَّدْعُواْ مِن دُونِهِ إِللها لَّقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا & هَوُلاء قَوْمُنَا ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ءالِهَةً لَّوْلاً يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانٍ بَيّنٍ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَيْهِم بِسُلْطَانٍ بَيّنٍ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَيْهِم بِسُلْطَانٍ بَيّنٍ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱلله كَذِبًا ] (14-15).

وبدأوا بالدعوة إلى الله فكُذِّبوا واضطهدوا، فأوحى الله إليهم أن يأووا إلى الكهف [... فَأُوواْ إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُم مّن رَّحْمَتِهِ وَيُهَيّىء لَكُمْ مّنْ أَمُركُمْ مّرْفَقًا] (16).

وأيدهم الله بمعجزات عظيمة فهم قد مكثوا في الكهف [ثلاث مِنَةٍ سِنِينَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعًا] (25)... [وَتَسرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَاوَرُ عَن سِنِينَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعًا] (25)... [وَتَسرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَاوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلشَّمَالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلشَّمَالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مَنْهُ...] (17)... [وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلّبُهُمْ ذَاتَ ٱليَمِينِ وَذَاتَ ٱلشَّمَالِ] (18).

فكل هذه المعجزات كانت لأجل الحفاظ على هؤلاء الفتية، إلى أن استيقظوا بعد 309 سنين، ووجدوا أن الناس جميعاً قد آمنوا وأنهم أصبحوا في مجتمع جديد كله إيمان.

### غرور يطعن في الثوابت

والقصة الثانية قصة رجل أنعم الله عليه، فنسي واهب النعمة فطغى وتحرأ على ثوابت الإيمان بالطعن والشك:

[وَٱصْرِبْ لَهُمْ مَّشَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لاَّحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا... وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ قَالً مَا أَظُنُّ أَن بِينَغُلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا... وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ قَالً مَا أَظُنُّ أَن الله تبارك وتعالى تَبِيدَ هَلْذِهِ أَبَداً ] (32 – 35) لقد فتنه المال فنسي اللحوء إلى الله تبارك وتعالى [وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّي لأَجِدَنَّ خَيْراً مِّنْهَا مُنْقَلَباً \* قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَاكَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَاكَ

رَجُلاً] (36 – 37)... إلى أن كانت نهاية الرجل المغرور بماله.. [وَأُحِيطَ بِشَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلّبُ كَفَيْهِ عَلَى مَا أَنْفَقَ فِيهَا وَهِىَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يُلَيْتَنِى لَمْ أُشْرِكْ بِرَبّى أَحَدًا] (42).

### كيف نتعامل مع قدر الله

أما القصة الثالثة، فهي قصة نبي الله موسى عليه السلام مع الخضر، عندما سأله قومه: من أعلم أهل الأرض، فأجابهم بأنه هو عليه السلام أعلم أهل الأرض، فلقد ظنَّ بأن لديه من العلم ما يجعله أعلم أهل الأرض خاصة وأنه من الأرض، فلقد ظنَّ بأن لديه من العلم ما يجعله أعلم منه، لذلك طلب منه أولي العزم من الرسل. فأوحى الله إليه بأنه يوجد من هو أعلم منه، لذلك طلب منه أن يذهب إلى أرض معينة عند مجمع البحرين. فقطع مسافة بعيدة في سفره إلى أن أدركه التعب الشديد، حتى أنه قال لفتاه [لقَدْ لَقِينًا مِن سَفَرِنَا هَلْاً نَصَباً] أدركه التعب كثيراً إلى أن التقى بالرجل الصالح الذي يملك علماً مهماً لا يملكه الكثير من الناس وهو علم الثقة بقدر الله تعالى، وأن لله تعالى في قضائه حكمة عليك أن توقن بتدبيره وإدارته لشؤون الحياة، وهذا العلم هو باختصار، علم معرفة الله حق المعرفة.

لذلك، فقبل أن يصاحب سيدنا موسى الخضر عليهما السلام، يشترط عليه الخضر [... فَلاَ تَسْأَلْنى عَن شَىء حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ فِي يَشْتُرط عليه الخضر [... فَلاَ تَسْأَلْنى عَن شَىء حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ فَيْكُراً] (70). فقال له موسى [سَتَجِدُنى إِن شَاء ٱلله صَابِرًا وَلاَ أَعْصِى لَكَ أَمْراً] (69).

وتخلل الصحبة ثلاثة مواقف، كانت في ظاهرها سوءاً أو ظلماً:

- 1. السفينة التي خرقها الخضر عليه السلام، وكان سبب ذلك وجود ملك ظالم يسلب كل سفينة صالحة يراها.
- 2. الغلام الذي قتله الخضر، وكان سبب ذلك أنه كان يرهق أبويه المؤمنين لعصيانه وعقوقه.
- 3. الجدار الذي أقامه الخضر من دون أجر في مدينة طرده أهلها منها، والسبب

أنه كان لغلامين يتيمين وكان تحته كنز مدفون لهما ولو لم يقم الجدار لما حفظ لهما كنزهما..

ويجمع بين كل هذه الأمور عدم ظهور حكمة الله تعالى فيها، لأن ظاهرها غير مبرر. وذلك ليتعلم المؤمن أن الله تعالى يقدر أموراً قد لا نعلم الحكمة منها والخير المقدر فيها. وهذا هو العلم (الذي لا نراه في الكتب) يعلمه الله تعالى لموسى عليه السلام ويعلمنا إياه أيضاً..

## إنا مكنا له في الأرض

وآخر قصة هي قصة ذي القرنين، الملك العادل الذي ينشر الحق والعدل والخير في الأرض ويملك كل الأسباب المادية (من علم وتكنولوجيا) التي تسهل له التمكين والنجاح في الحياة.

[إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ وَاتَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْء سَبَاً] (84) فكان يطوف بالأرض من شرقها إلى غربها لينشر الهداية للناس ويملأ الأرض بالعدل والإحسان، إلى أن وصل إلى قوم لا يكادون يفقهون قولاً، فقالوا له: [قَالُواْ يلذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ يَنْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا] (94)...

وبالرغم من امتلاكه للأسباب إلا أنه طلب منهم أن يعينوه حتى يعلمهم الإيجابية [... فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا] (95). وبنى الجدار الذي لا يزال قائماً إلى الآن، والذي بسببه لا نعلم مكان وجود يأجوج ومأجوج حتى تقوم الساعة فيخرجوا..

### علاقة القصص الأربع

لا بد أن نتذكر أن القرآن لا يسرد علينا قصصاً متناثرة، بل أنحا كلها تكون بناءً متكاملاً وتخدم معنىً معيناً. فقصة سيدنا موسى مثلاً لم تأتِ على ذكر فرعون أو معجزة العصا وذلك لأن إيراد القصة يخدم هنا هدفاً معيناً لا يوجد في قصة فرعون مع موسى عليه السلام. فما هو

الخيط الذي يربط القصص الأربع ببعضها؟

إنّ هذه القصص تحدثت عن الفتن الأساسية في حياة الناس:

- 1. فتنة الدين: أن يفتن المرء بدينه ويبتعد عنه، سواء بسبب الأذية والتعذيب، أو الخوف. وهذه كانت فتنة أهل الكهف الذين نجحوا فيها.
- 2. فتنة المال: وهي فتنة صاحب الجنتين الذي أغراه ماله فأودى به إلى إنكار الآخرة [وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رُّدِدتُّ إِلَىٰ رَبِّى لأَجِدَنَّ خَيْراً مّنْهَا مُنْقَلَباً] (36).
- 3. فتنة العلم: بأن يعجب المرء بعلمه، ويظن أن أحداً لم يسبقه في العلم فينسى التواضع، أو يتعلم علماً لا فائدة للمجتمع منه، أو يستخدم علمه فيما يضر المجتمع. وهذه الفتنة تتجسد في قصة موسى مع الخضر، الذي سها فظن أنه ليس هناك من هو أعلم منه، لكنه عندما علم بذلك قطع إليه المسافات الطوال ليتعلم منه ويتواضع إليه تواضع طلاب العلم [قال لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَن تُعَلّمَنِ مِمّا عُلّمْت رُشْداً] (66).
- 4. فتنة السلطة: بأن يؤتى المرء حضارة وتقنية عظيمة، ونفوذاً وسلطة عظيمين، فيؤدي به الأمر إلى الاعتداد بقوته والكفر بربه وظلم الناس. لكن قصة ذي القرنين ترينا العكس تماماً: سلطان عادل، يعدل مع الناس وينسب الفضل في قوته إلى الله وحده: [قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذَّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَىٰ رَبِّهِ فَيُعَذَّبُهُ عَذَاباً نُكُراً & وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحاً فَلَهُ جَزَآءً ٱلْحُسْنَىٰ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْراً] (87 88).

[قَالَ هَلْدَا رَحْمَةٌ مّن رَّبّي] (98).

### محرك خيوط الفتنة

هذه الفتن الأربعة الأساسية هي الخيط الذي يجمع القصص الأربع في السورة. وفي وسط السورة تقريباً بين أول قصتين وآخر قصتين، تخبرنا الآية 50 عن المحرك الأساسي لخيوط الفتنة الأربعة: إنه عدو الله إبليس [... أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرّيَّتَهُ

أَوْلِيَاء مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌ بِئْسَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلاً] هل من المعقول أن تتخذوا عدو الله وعدوكم ولياً؟ (50).

### العصمة من الفتن

فالجو العام للسورة إذاً هو العصمة من الفتن، ولذلك جاء في الحديث أنها تنجي من أعظم فتنة في تاريخ البشرية من لدن آدم إلى قيام الساعة، وهي فتنة المسيح الدجال، يقول عليه الصلاة والسلام "ما بين خلق آدم إلى قيام الساعة فتنة أعظم من الدجال" رواه الحاكم.

فما علاقة فتنة المسيح الدجال بالفتن الأربع المذكورة؟ إن الدجال سيظهر قبل يوم القيامة بالفتن الأربع: فهو يفتن الناس في دينهم، ويطلب منهم عبادته من دون الله، ويفتنهم بما يجريه الله على يديه من خوارق (كأن يحيي أبا الرجب وأمه على أن يكفر بالله والعياذ بالله) فيفتنوا إلا من رحم الله.. ومعه فتنة المال، بأن يأمر السماء أن تمطر على أرض معينة وينبت فيها الزرع، أو أن يحول صحراء قاحلة إلى جنة خضراء. كما أنه يحمل فتنة العلم، بأن يبهر الناس بما يحمله من أخبار فيؤمنوا به. وآخر فتنة سيحملها الدجال هي السلطة، فيقهر الناس بقوته وسيطرته على أجزاء كثيرة من الأرض (عدا مكة والمدينة). فتن شديدة لا بد للمسلمين في كل زمان ومكان أن يتنبهوا منها، وذلك بقراءة سورة الكهف والتدبر في معانيها، وخاصة القصص الأربع مع التعقيب الرباني عليها.

### هدف السورة: العصمة من الفتن

عندما ذكرت السورة القصص الأربعة التي يجمعها خيط الفتنة، كانت تعقب على كل قصة تعقيباً يحمل العبرة من هذه القصة، ويرشدنا كيف نقي أنفسنا من هذه الفتنة. وهذا من روعة القرآن في عدم سرد القصص لجحرد السرد ولكن لتحقيق هدف السورة – وهو العصمة من الفتن – والتأكيد عليه بعد كل قصة. وهكذا تتضح لنا معالم السورة ورسالتها: النجاة من الفتن، بأشكالها المختلفة. فكيف ننجو من الفتن التي ذكرتها القصص؟

### قوارب النجاة

### 1. الصحبة الصالحة:

كانت الفتنة الأولى هي فتنة الدين في قصة أهل الكهف، وللثبات على الدين والعصمة من هذه الفتنة ترشدك سورة الكهف إلى:

أ. الصحبة الصالحة: [وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ
 وَالْعَشِى يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَدُةِ
 الدُّنْيَا] (28).

فالصحبة الصالحة والصبر عليها هي خير معين للمرء في الحفاظ على التزامه...

ب. تذكر الآخرة: ومصير المؤمنين والكافرين، فهي الدواء النافع للعصمة من الفتن الكثيرة التي يمر بها المسلم [إنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْعِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَاء كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوجُوهَ بِئْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَاءتْ مُرْتَفَقًا] يَسْعِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَاء كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوجُوهَ بِئْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَاءتْ مُرْتَفَقًا] (29).

## 2. عدم التعلق بالدنيا:

وللعصمة من فتنة المال التي وقع فيها صاحب الجنتين، هناك أمران يأتيان مباشرة بعد القصة:

1. فهم حقيقة الدنيا: وهذا ما نراه بوضوح في أول آية أتت مباشرة بعد انتهاء القصة [وَٱصْرِبْ لَهُم مَّشَلُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا] أنظروا بالله عليكم إلى هذه الدنيا التي تركضون وراءها [كَمَاء أَنْزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاء] فماذا جرى له؟ [فَٱخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ ٱلأَرْضِ] هكذا وبسرعة... ثم ماذا [فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَذْرُوهُ ٱلرِّياحُ وَكَانَ ٱلله عَلَىٰ كُلِّ شَيْء مُقْتَدِرًا] (45). فالآية تصور لنا ومضات سريعة من بداية الحياة إلى وسطها إلى نمايتها، مراحل سريعة يربطها حرف الفاء [... فَٱخْتَلَطَ... فَأَصْبَحَ] الذي يفيد التعقيب السريع. هذه الدنيا فانية، سريعة الانقضاء، فلا تتعلق بما أيها المؤمن لتنجو من الفتن.

ب. تــذكر الآخـرة: وخاصـة موقـف العـرض علـى الجبار، وكـأن تــذكر الآخرة قضية أساسية في العصمة من الفتن كلها (من فتنة الدين ثم من فتنة المال):

[وَيَـوْمَ نُسَيّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَـرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَـمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً...] (47).

[وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبُّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ...] (48).

[وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَتَنَا مَا لِهَا اللهُ الْكِتَابِ لاَ يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا] (49).

# 3 - التواضع

وللعصمة من فتنة العلم والاغترار به، لا بد من التواضع لله أولاً، ثم للمعلم. وهذا ما يظهر في الآية 69: [قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاء ٱلله صَابِرًا وَلاَ أَعْصِي لَكَ أَمْراً]. مع أنه نبي ورسول من أولي العزم بالإضافة إلى كونه كليم الله تعالى. فإياك أن تغرّك الشهادات الجامعية، أو علمك الواسع، أو حتى حفظك للقرآن الكريم، ويفتنوك عن التواضع لله تعالى.

## 4 - الإخلاص:

وفتنة السلطان علاجها الإخلاص، والتواضع لله تعالى، وردكل الفضل في القوة والتمكين إلى الله [قَالَ هَاذَا رَحْمَةٌ مّن رّبّي..].

ولذلك حذرت السورة ممن يشرك بالله ولا يخلص في عمله له سبحانه:

[قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُم بِٱلأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً & ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱللَّذِينَ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا & أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِئَايَاتِ رَبِّهِمْ اللَّانْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُوْمَ ٱلْقِيمَةِ وَزْناً] (103 – 105). وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ وَزْناً] (103 – 105).

وهذه الآية تختص بالمشركين وتحذر من الشرك بالله، وبالمقابل ختمت السورة بأمر المؤمنين بالإخلاص في العبادة لله تعالى وحده.

[.. فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَلِحاً وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبّهِ أَحَدَا] (110).

فمن أراد أن يقبله الله تعالى قبولاً كاملاً ويرضى عنه في الآخرة، لا بد له من تحقيق أمرين: أن يكون عملاً صحيحاً (أي موفقاً للسنة)، وأن يكون خالصاً لوجه الله تعالى، وهذان الأمران ذكرا في الآية الأخيرة من سورة الكهف.

### من روائع السورة

ومن خلال آيات السورة، نرى ملاحظات عديدة ولفتات رائعة، تزيدنا حباً وتعلقاً بهذا القرآن وبهذه السورة، وتصب كلها في خدمة هدف السورة ومحورها.

### كثرة الحركة والإيجابية

نلاحظ في السورة كثرة الحركة بشكل ملفت، فالسورة كلها عبارة عن قصص لأناس يتحركون بإيجابية، من أهل الكهف الذين تركوا الأهل والديار وأووا إلى الكهف [فَأْوُواْ إِلَى ٱلْكَهْفِ]، إلى سيدنا موسى عليه السلام الذي ذهب إلى بعمع البحرين وتجاوزه حتى أدركه التعب الشديد [لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَلَا نَصَباً]. وأثناء مرافقته للخضر عليه السلام، نرى كثرة الحركة [فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا... فَٱنْطَلَقَا حَتَّىٰ إِذَا لَقِيَا غُلاَمًا فَقَتَلَهُ... فَٱنطَلَقَا حَتَّىٰ إِذَا أَتِيا أَهْلَ قَرْيَةٍ ٱسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا...] (71-77).

وكذلك في قصة ذي القرنين [ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَباً...] (85) وليس هذا فحسب، بل إنه طاف الأرض كلها من شرقها إلى غربما [حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ] (90) [حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَّيْن] (93).

وكان من إرشاداته للقوم الذين يساعدهم: [فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ] (95)

فلا يتفرجون عليه خلال بنائه للسد، ولكن يجب عليهم أن يتحركوا ويشاركوا.

وهذا كله يشير إلى أن العواصم من الفتن تكون بالحركة والإيجابية وليس بالسكون والاستسلام والسلبية. فإن أوذي المرء في مكان فليتحرك إلى مكان آخر يمكنه من إقامة شعائر دينه والحفاظ عليه، ولذلك شرعت الهجرة في الإسلام فراراً بالدين وأشارت السورة إليها من خلال الحديث عن هجرة أهل الكهف.

ومن اللطيف أن هذه السورة تقرأ في يوم الجمعة، الذي هو يوم إجازة عند المسلمين، فبدلاً من السكون والخمول في هذا اليوم، عليهم أن يقرأوا سورة الكهف ويعتبروا بما فيها من حركة وإيجابية لينطلقوا بالعمل الإيجابي ويعصموا أنفسهم من الفتن، لأن الساكن يسهل صيده.

### القرآن والعصمة من الفتن

ومن الملاحظ أن السورة بدأت بذكر القرآن كما اختتمت بذكر القرآن، لأنه هو العاصم الأساسي من الفتن إن قرأناه وفهمنا محاور سوره وأهدافها...

[ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِي أَنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا] (1).

[قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَاداً لَكَلِمَاتِ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى..] (109). أي أن مراد الله وحكمته لا يحدهما شيء، فالمعين الأول على النجاة والعصمة هو هذا الكتاب، فقد ذكر قبل الفتن وبعدها.

### الدعوة إلى الله والعصمة من الفتن

ومن الملاحظات اللطيفة في السورة، أن قصصها الأربع اشتملت على جميع مستويات الدعوة إلى الله تعالى:

1. فتية يدعون الملك. (أهل الكهف).

- 2. رجل يدعو صاحبه (صاحب الجنتين).
- 3. معلم يدعو تلميذه (الخضر وموسى عليهما السلام).
  - 4. قائد يدعو رعيته (ذو القرنين)

وهذا يشير إلى معنى هام جداً، أن الدعوة إلى الله هي - إلى جانب التمسك بالقرآن - عامل مهم من عوامل العصمة من الفتن...

### الإيمان بالغيب

نلاحظ أن الغيب والأمور الغيبية تحف أجزاء كثيرة من قصص السورة. فهناك بعض الغموض في قصة أصحاب الكهف (كم لبثوا، وأين يقع كهفهم، وما عددهم) حتى أن آية كاملة (الآية 22) تناولت الحديث عن الاختلاف في عددهم، فلماذا؟

وهناك غموض في مكان السد الذي بناه ذو القرنين، ومكان وجود يأجوج ومأجوج... كما أن هناك الكثير من الغموض في أفعال الخضر عليه السلام وتساؤلات موسى عنها، فما العبرة من كل هذا؟

فكأن السورة تقول لنا: افهموا، أن الغيب لله وحده، وأحياناً يظهر الأمر على عكس حقيقته فسلموا لله وثقوا به، لكي تضمنون العصمة من الفتن إن شاء الله.

### كهف الدعوة

ويبقى سؤال أخير، وهو: لماذا سميت السورة بسورة الكهف؟

إن المرء حين يسمع بالكهف، يشعر بالخوف والظلام والرعب، وعندما يسمع من يقول له: (فأووا إلى الكهف.). يخاف من الجهول والظلام اللذان يلفان الكهف، لكن الله تعالى جعله أمناً ورحمة [فَأْوُواْ إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُم مِن رَحْمَتِهِ]... (16)

والله تعالى يقدر من الغيب ما لا يعلمه الإنسان ويخافه (تماماً كالكهف

الجهول الذي دخله الفتية)، فسميّت سورة الكهف بهذا الاسم لتشعر الإنسان بجهله بأمور الغيب ولتقول للمسلم: سلّم الغيب لله، وتوكّل عليه، فكما لجأوا هم للكهف ونشر الله لهم من رحمته، فالجأ إلى كهف الدعوة وسلّم الأمر لله، ينشر لك من رحمته ويهيّء لك من أمرك مرفقاً...

# سورة مريم

سورة مريم (مكية)، نزلت بعد سورة فاطر، وهي في المصحف بعد سورة الكهف. عدد آياتها 98 آية.

### زينة الحياة الدنيا

كل إنسان يحب النسل والذرية. فإذا رزق أطفالاً، ينشغل تفكيره في تأمين ما يلزم لهم من حاجيات، فيكون انشغاله وهو شاب في إنجاب الأولاد وتنشئتهم وتأمين الغذاء والتعليم والطبابة، بينما يكون انشغاله عند اقتراب أجله في توريثهم..

ومسألة حب الأولاد فطرة بشرية فطر الله تعالى الناس عليها، وسورة مريم تركز على هذا الموضوع بشكل أساسي، لكنها تسأل كل والد ووالدة: لماذا تريدون الإنجاب؟ أمن أجل التمتع بالولد فقط؟ وماذا ستورِّ تُوهَم؟ أموالاً وعقارات فقط؟!!!

## توريث الدين للأبناء

إن في سورة مريم سبباً أرقى للإنجاب، وهو المحافظة على الدين من خلال توريثه لأجيال قادمة تحافظ عليه وتتمسك به، وهذا أفضل ما يرثه الأولاد قبل حطام الدنيا ومتاع الدنيا. وكأن المسلم يسلم شعلة الدين لابنه، وابنه يسلمها من بعده للحفيد، وهكذا!! فلا يصح أن يذهب جيل متدين ثم تأتي بعده أجيال لا تعرف دين ربحا أو تعرفه معرفة سطحية، فتعم الشهوات والفواحش في المجتمع بسبب تربية الآباء لأبنائهم على غير دين الله والاهتمام بتوريثهم المال فقط.

فمحور سورة مريم إذاً هو: الولد ووراثة الدين. ولذلك فإن السورة هي من أكثر السور التي تكرر فيها ذكر "الولد" و"الوراثة".

### عائلات ربانية

ولذلك، تحدثنا السورة عن نماذج لأشخاص أنجبوا أبناء بنيّة تسليمهم أمانة هذا الدين. فنحد في السورة زكريا ويحيى، ومريم ابنة عمران وابنها عيسى، ثم إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب، عليهم السلام جميعاً... وكأن السورة تخاطب كل الآباء وكل الأمهات لتسألهم: هل أنتم حريصون على تربية أبنائكم تربية توصلهم إلى معرفة الله تعالى؟ هل أنتم حريصون على توريث أولادكم دين الله وتربيتهم على الإسلام؟

### زكريا ويحيى عليهما السلام

ومن أول السورة، نلاحظ رغبة سيدنا زكريا في الولد:

[كهيعص & ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا & إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ نِدَاء حَفِيّاً & قَالَ رَبّ إِنّى وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنّى وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْباً وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبّ شَقِيّاً \$ وَإِنّى خِفْتُ ٱلْمَوَالِى مِن وَرَائِى وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِى عَاقِرًا فَهَبْ لِى مِن لَّدُنْكَ وَلِيّاً & وَإِنّي خِفْتُ ٱلْمُوالِى مِن وَرَائِى وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِى عَاقِرًا فَهَبْ لِى مِن لَّدُنْكَ وَلِيّاً \$ وَلِيّاً \$ وَيُرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ وَٱجْعَلْهُ رَبّ رَضِيّاً \$ يٰزَكَرِيّا إِنَّا نُبَشّرُكَ بِغُلَمْ السَمِيّاً \$ (1-7).

وكأن لسان حال سيدنا زكريا يقول: "يا رب أنا لا أجد أحداً ليحمل مسؤولية الدين، وامرأتي عاقر، ولا أمل لي بالإنجاب، ولكني أخاف على الدين". غيرة رائعة على دين الله، فقد كان زكريا خائفاً لأن الأجيال الموجودة من بني إسرائيل لا تصلح لحمل الرسالة، فطلب الولد ليورثه الدين، ولأنه صادق النية في طلبه، أتاه الرد الرباني: [يزكريًا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِعُلَمٍ ٱسْمُهُ يَحْيَىٰ لَمْ نَجْعَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً...

فكيف نشأ يحيى بعد ذلك؟ وكيف تربى؟ [يليَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكْمَ صَبِيًاً (12).

فمع أن حب إنجاب الأولاد والخوف على مستقبلهم هما فطرة طبيعية قد فطر الله عليها البشر، لكننا يجب أن نستغل هذه الفطرة لطاعة الله تعالى، فنربي أبناءنا بنفس الخوف ونفس الحرص على أن يطيعوا الله تعالى ويحملوا لواء دينه..

### مريم وعيسى عليهما السلام

وقصة مريم عليها السلام لا تختلف عن قصة زكريا، فقد نذرتها أمها (امرأة عمران) لتحرير المسجد الأقصى من يد الرومان، قبل أن تعلم أنها أنثى [رَبّ إنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا] (آل عمران، 35). أما في سورة مريم، فإننا نجدها تورث هذه الأمانة لابنها.

فعندما أتت قومها وهي تحمل عيسى عليه السلام، [... قَالُواْ كَيْفَ نُكَلّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيّاً] (29) ولا يدرون أن صبي المهد هذا قد ورث الرسالة صغيراً وحمل أمانة الدعوة.

[قَالَ إِنَّى عَبْدُ ٱلله ءاتَانِى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلَنِى نَبِيًّا ﴿ وَجَعَلَنِى نَبِيًّا ﴿ وَجَعَلَنِى مُبَارَكاً أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِى بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكُوٰةِ مَا دُمْتُ حَيّاً ﴿ وَبَرّاً بِوَالِدَتِى..] مُبَارَكاً أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِى بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكُوٰةِ مَا دُمْتُ حَيّاً ﴿ وَبَرّاً بِوَالِدَتِى..] مُبَارَكاً أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِى بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكُوٰةِ مَا دُمْتُ حَيّاً ﴿ وَبَرّاً بِوَالِدَتِى..]

### بر الأبناء

وسورة مريم هي من أكثر السور التي ركزت على البِرّ، لذلك نرى أن أهم صفات يحيى عليه السلام كانت [وَبَرّا بِولِكَيْهِ..] (14).

أما عيسى عليه السلام فيقول [وَبَرّاً بِوَالِدَتِي] (32).

ومعلوم أن بر الوالدين لا يكون من الولد إلا إذا نشأ في بيئة صالحة، كأن السورة تقول للآباء والأمهات: ربوا أبناءكم على حمل أمانة الدين، لتنصروا دين الله تعالى، فتنالوا الأجر العظيم في الآخرة، وترزقوا بر أولادكم وطاعتهم لكم.

### إبراهيم عليه السلام مع أبيه

وبعد ذلك تحدثنا الآيات عن نموذج معاكس تماماً لما سبق: ابن مؤمن يأخذ

بيد أبيه الكافر، إبراهيم عليه السلام مع أبيه. ومن رفقه بأبيه وشفقته عليه، أحذ يدعوه إلى الله بكل شفقة وحنان ومحبة: [.. يأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُعْنِى عَنكَ شَيْئاً & يأَبَتِ إِنّى قَدْ جَاءنِى مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً (42-43).

يا شباب، تعلموا من إبراهيم عليه السلام أدب الدعوة مع الأكبر سناً، خاصة إذا كان من الأهل، فإن أكثر ما ينفر الناس من الدين هو الشاب المتدين السيء الخلق، الذي لا يخاطب الناس بأدب أثناء دعوتهم. أنظر ماذا يقول لأبيه:

[يأبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِياً & يأبَتِ إِنّى أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحْمَانِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيّاً & يأبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطَانِ وَلِيّاً & يأبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيّاً & يأبَتِ إِنّى أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ الشَّيْطَنَ وَلِيّاً (44 – 45).

ولما كان على هذه الدرجة من الأدب والبر بأبيه على كفره وضلاله، أكرمه الله تعالى بأولاده [فَلَمَّا ٱعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱلله وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاً جَعَلْنَا نَبِيّاً & وَوَهَبْنَا لَهُمْ مّن رَّحْمَتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً (49-50).

فكأن بِره بأبيه كان سبباً ليرزق اثنين من الذُرِّية الصالحة التي تقر بها عينه، وتحمل الدين وتورِّتُه.

### إسماعيل: وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة

وتمر الأجيال تلو الأجيال، ويسلم كل جيل هذه الأمانة لمن بعده:

فتذكر الآيات إسماعيل عليه السلام، وتقول عنه [وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوٰةِ وَالْكَوْةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيًا ] (55)... فواضح أن الأجيال كانت تسلم بعضها لواء الدعوة إلى الله...

وتأتي الآيات على ذكر موسى عليه السلام، فتركز على نفس المعنى:

# [وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَتِنَا أَخَاهُ هَلُرُونَ نَبِيّاً] (53).

وبعد كل هذه الأمثلة المضيئة في تاريخ البشرية، يأتي تعقيب رائع في الثناء على الذين يورثون أبناءهم شعلة الدين:

[أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱلله عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّيْنَ مِن ذُرِيَّةِ ءادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرِهِيمَ وَإِسْراءيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَٱجْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءايَاتُ أُلُوحٍ وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرِهِيمَ وَإِسْراءيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَٱجْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءايَاتُ ٱلرَّحْمَانِ خَرُّواْ سُجَّداً وَبُكِيّاً] (58).

# فخلف من بعدهم خلف

كان توارث الأجيال للواء الدعوة واضحاً عند أنبياء الله تعالى منذ بداية استخلاف الله للناس على الأرض [... من ذُرَيَّةِ ءادَم]، ولكن للأسف جاءت بعد ذلك أجيال كل همها تربية الأولاد على الدنيا والشهوات وتوريثهم الأموال.. فهم لم يتدبروا سورة مريم ولم يفهموا أهمية توريث الدين، فضيّع أولادهم الصلاة واتبعوا طريق الشهوات...

[فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهَوٰتِ فَسَوْفَ يَلْقُونَ غَيَّاً (59)...

أحي المسلم، احتر لنفسك أنت وعائلتك: مع أي فئة تحب أن تحشر؟ مع (ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱلله عَلَيْهِم) أم مع الذين (أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهَوٰتِ)؟

فإن كنت من النوع الأول، فافرح بالآية الكريمة: [تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيّاً] (63) لأن الجزاء من جنس العمل، فورّث الدين لأبنائك، يورثك الله الجنة أنت وإياهم إن شاء الله.

## احذر أن تكون منهم

أما إن كنت من النوع الثاني، فاحذر قول الله تبارك وتعالى:

[أَفَرَأَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِئَايَٰتِنَا وَقَالَ لأُوتَيَنَّ مَالاً وَوَلَداً] (77).

فالولد قد يكون رحمة وذكراً حسناً وصدق جارية لأهله، وقد يكون بالمقابل

سبباً لكفرهم وصدهم عن سبيل الله، كما ذكرت الآية. السورة تؤكد دائماً على نفس المعنى: ليس المهم أن تتمنى الأبوة العادية، ولا بد من طلب الأبوة لمصلحة الدين.

### سبحانه وتعالى عما يقولون

وبمناسبة الحديث عن الأولاد، تنتقل الآيات إلى معنى آخر.

فأنتم أيها البشر محتاجون للولد، أما الله تعالى فهو غني عن الولد سبحانه وتعالى.

فتنكر السورة على القائلين بأن الله سبحانه اتخذ ولداً – تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً: [وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَانُ وَلَداً & لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئاً إِدّاً & تَكَادُ ٱلسَّمَالُوتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ ٱلأَرْضُ وَتَخِرُّ ٱلْجِبَالُ هَدّاً & أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَانِ وَلَداً & وَمَا يَنبَغِى لِلرَّحْمَانِ أَن يَتَّخِذَ وَلَداً & إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَالُوتِ وَٱلأَرْضِ إِلاَّ ءَاتِي يَنبَغِي لِلرَّحْمَانِ عَبْداً & لَقَدْ أَحْصَالُهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدّاً & وَكُلُّهُمْ ءاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فَرْداً] (88 - 95).

ففي نفس السورة التي تحدثت عن الولد، أشارت الآيات إلى حاجة الإنسان الشديدة لاتخاذ الولد ونفت ذلك بشدة عن الله سبحانه وتعالى فلا يحتاج إلى الابن لأنه حي لا يموت، أما البشر فهم محتاجون للولد لأنهم يكبرون ويموتون ويورثون.

## نسمات وأمواج

ونلاحظ أن القسم الأول من السورة تحدث عن حاجة الإنسان إلى الولد والأطفال والذرية فجاء خطاب الآيات رقيقاً... [ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبّكَ عَبْدَهُ زَكْرِيّاً... إِذْ نَادَىٰ رَبّهُ نِدَاء خَفِيّاً... وَحَنَانًا مّن لّدُنّا..] فالمقاطع شديدة في آخرها.

والسورة بالمناسبة من أكثر السور إيراداً للفظة الرحمة واسم الله الرحمن، فقد

ذكرت لفظة الرحمة ومشتقاتها في السورة 20 مرة.

أما النصف الثاني من السورة والذي ينفي عن الله اتخاذه للولد، فلقد جاء خطابه شديداً مقرعاً، ليناسب الافتراء الشديد الذي ادعاه البعض على الله وهو ادعاء الولد له سبحانه. فجمعت السورة بين الرقة والشدة في الخطاب من غير أن تتغير حركة السورة وإحساس القارئ بالسورة لا يتغير.. وهذا من إعجاز القرآن..

# لماذا سميت السورة ب (مريم)

هناك الكثيرون ممن ورث أبناءه الدين في السورة (إبراهيم أو إسماعيل أو زكريا). فما هو السر وراء تسمية السورة باسم السيدة مريم؟

لأن الأم هي المورِّثة الحقيقية للدين، وهي التي تربي وترعى الطفل حتى يبلغ رُشده، فسُمِّيَت السورة باسم سيدة نساء العالمين، لأهمية دور المرأة بشكل عام في توريث الدين للأبناء، ولأن السيدة مريم نفسها كانت نموذجاً رائعاً لمن ورثت الدين عن أهلها (آل عمران) وورثته لابنها..

# سورة طه

سورة طه مكية، نزلت بعد سورة مريم، وهي بعدها أيضاً في ترتيب المصحف. عدد آياتها 135 آية.

### ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى

وهدف سورة طه نعرفه من بدايتها: [طه & مَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءانَ لِتَشْقَى] ....(2-1)

ومعنى ذلك أن هذا الدين وهذا المنهج ليسا لشقاء الناس، بل إن الإسلام هو منهج السعادة. فلا شقاء مع الإسلام، رغم كل الظروف والصعوبات التي تواجه المتدينين، لكن الشقاء يكون في ترك طريق الله تعالى [.. مَا أَنَوَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءانَ لِتَسْقَىٰ]...

إنّ أكثر من يستفيد برسالة هذه السورة هم الشباب البعيدين عن التدين، أو الذين يريدون الالتزام، لكنهم يخافون من أن التزامهم بمنهج الله تعالى سوف يمنعهم من السعادة، ويجلب عليهم الكآبة ويحرمهم من متع الحياة وأسباب اللهو والترفيه.. هذا المفهوم خاطئ جداً، لذلك تأتي السورة لتؤكد لنا أن الإسلام هو منهج السعادة، وأن من حاد عن هذا المنهج سيشقى في الدنيا والآخرة. معنى رائع ومفهوم جميل. كيف ترينا سورة طه هذا المعنى؟ تعال معنا لنعيش مع آيات السورة من أولها.

### كيف تشقى مع الرحمن؟

تبدأ السورة بمقدمة رائعة تأسر القلوب بكلماتها: [طه & مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ اللهُ عَذْكِرَةً لَّمَن يَخْشَىٰ] (1-3).

فالقرآن لن يكون شقاءً لكم يا مسلمين، بل إنه سيكون تذكرة لكم، وهذه التذكرة هي التي ستكون سبباً لسعادتكم.

# [... تَنزِيلاً مّمَّنْ خَلَق ٱلأَرْضَ وَٱلسَّمَا وْتِ ٱلْعُلَى ۞ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ] (54).

واسمعوا هذا المنهج ينزل من عند من؟ الرحمن، وجاء ذكر اسم الله الرحمن بعد ذكر الشقاء ليعلم الناس بأنه لا يمكن أن يكون دين الرحمن هو سبب للشقاء، فكيف يشقى الإنسان بمنهج الله تعالى وهو الذي له الأسماء الحسنى كلها [الله لا إلا هُوَ لَهُ ٱلأَسْمَاء ٱلْخُسْنَىٰ] (8).

### موسى والسعادة مع منهج الله

وتعرض السورة بعد ذلك نموذجاً كلنا نعرفه: سيدنا موسى عليه السلام: نموذج للصعوبات الشديدة أثناء الدعوة، لكنها محاطة بعناية الله ورعايته. وكأن هذه القصة تقول لنا: ليس معنى أن القرآن منهج الراحة والسعادة، أن الحياة كلها ستكون وردية بلا مشاكل ولا أحزان... إن الحياة مليئة بالعقبات، خاصة إذا كنت أيها المؤمن ممن يحملون هذا المنهج ويدعون إليه... إلا أن هذه الصعوبات لا تسبب الشقاء (والمقصود بالشقاء: النكد والكآبة، والهم والغم، وضيق الصدر) لأن المؤمن مهما واجه من صعوبات فهو موصول بربه، مستعين به في كل أحواله...لذا فهو دائماً راض ومطمئن.

### كلمات من نور

وقصة موسى تحمل في آياتها ملامح رحمة ربنا في وسط صعوبة الحياة وشدتها. وحتى طريقة عرض القصة واختيار الكلمات يتميزان عن باقي مواضع قصة موسى في القرآن. ومن ذلك قوله تعالى: [إِذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنّى ءانسْتُ نَاراً إِنْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنّى ءانسْتُ نَاراً (10).

ولأن الرسالة شديدة وحملها ثقيل، ولأن سيدنا موسى كان يشعر بحيبة الموقف، تبدأ معه الآيات بسؤال لطيف وسهل للمؤانسة [وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ لِمُوسَىٰ] (17).

وعندما دعا سيدنا موسى ربه، دعا بما يعلمه عن هذا المنهج من سعادة وطمأنينة وتيسير: [قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِى صَدْرِى & وَيَسَرْ لِى أَمْرِى & وَٱحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لَسَانِي] (25 – 27)..

لذلك تأتي آيات أحرى تحمل نفس الرقة ونفس الحنان.

[خُذْهَا وَلاَ تَخَفْ] (21) [قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يُمُوسَىٰ] (36) [وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَىٰ] (37) [وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مّنّى وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِى] (37) [وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مّنّى وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِى] (39)..

[وَقَتَلْتَ نَفْساً فَنَجَّيْنَكَ مِنَ ٱلْغَمِّ] (40) [وَٱصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي] (40) [لاَ تَخَافَ إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ] (46) [لاَ تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلاْعْلَىٰ] (68) [لاَ تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلاْعْلَىٰ] (68) أريت كم مرة تكررت كلمتي: "لا تَخَف"؟!! وكأن هذا نموذج حي لنُصرة الله تعالى لعباده المؤمنين... وكأن هذا نتيجة ثقة أم موسى في وعد الله وطاعتها له سبحانه، بإلقائها وليدها في البحر... وكأن هذا تعويضاً لموسى الذي أُلقي بأمر الله وهو جديث الولادة في صندوق مُظلم تتقاذفه الأمواج... نعم، لقد تعبت أم موسى وجاهدت نفسها، وتعب موسى في مواجهة فرعون، لكن طمأنة الله لهما كانت رائعة... وهكذا المؤمن، مهما مرت به المحن، تحده سعيداً راضياً تمالاً قلبه السَّكينة...

فلماذا نضع الحواجز بيننا وبين التديّن؟ ونخافه ونرهبه وهو باب سعادتنا؟

### من لطائف العناية الربانية

ومن لطف القرآن مع النبي ρ أن الله تعالى أمن له الكثير من الأمور التي أمّنها لموسى عليه السلام، فدعاء [رَبّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي] يقابله قول الله تعالى للنبي [أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ]. وقوله تعالى [وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي] لسيدنا موسى جاء بنفس الكلمات لخاتم الأنبياء ρ: [وَٱصْبِرْ لِحُكْمِ رَبّكَ فَإِنّكَ بِأَعْيُنِنَا] (الطور 48).

وكأن هذه الآيات وعلاقاتها مع بعضها تقول للنبي  $\rho$ : لقد تمت هذه الأمور لك يا محمد.

### ذاق السحرة طعم السعادة

ونصل إلى موقف السحرة مع فرعون، فهم قد تعرضوا للإيذاء الشديد من فرعون، ومع ذلك فإنهم لم يكونوا في شقاء أبداً، فقد قال لهم فرعون متوعداً:

[فَلأُقَطَّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِّنْ خِلاَفٍ وَلأُصَلَّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّحْلِ وَلَأَصَلَبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّحْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَاباً وَأَبْقَىٰ] (71).

فماذا كان جوابهم؟

[قَالُواْ لَن نُّؤْثِرَكَ عَلَىٰ مَا جَاءنَا مِنَ ٱلْبَيّنَاتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا فَٱقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِى هَاذِهِ ٱلْحَيَا وَٱللهُ خَيْرُ وَٱللهُ خَيْرُ وَأَبْقَىٰ] ﴿ إِنَّا ءَامَنَا بِرَبّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَيَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسّحْرِ وَٱلله خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ] (73).

إنها سعادة غامرة تفيض من الآخرة على أيام الدنيا، فيقف بها المؤمن أمام طواغيت الأرض دون أن تهتز منه شعرة، لأنه ذاق طعم السعادة الحقيقية.

## الشقاء مع ترك منهج الله

وفي نفس القصة، نرى نموذجاً معاكساً للسحرة: إنه السامري، الذي أضل بني إسرائيل بعبادة العجل، فكانت آخر آية في قصة موسى تبين شقاء هذا الرجل:

[قَالَ فَٱذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَوٰةِ أَن تَقُولَ لاَ مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَّن تُخْلَفَهُ] (97).

ولهذا تأتي بعد هذه القصة آيات تعقب عليها، لتؤكد على هدف السورة، أن السعادة في هذا الدين وفي اتباعه، وأن الشقاء كل الشقاء في البعد عنه [كَذَلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَاتَيْنَكَ مِن لَّدُنَّا ذِكْراً & مَّنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وِزْراً & خَلِدِينَ فِيهِ وَسَاء لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ حِمْلاً] (99-

ثم يقول تعالى عن سعادة وشقاوة أهل الآخرة: [وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَىّ ٱلْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً & وَمَن يَعْمَلْ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلاَ يَخَافُ ظُلْماً وَلاَ هَضْماً] (111-112).

# سيدنا آدم والسعادة

وحين وصلت السورة إلى قصة آدم وحواء، ركزت من خلالها على هدف السورة: [فَقُلْنَا لِئَادَمُ إِنَّ هَلْدَا عَدُوُّ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلاَ يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَىٰ] (117). فترك منهج الله تعالى واتباع إبليس هما سبب الشقاء في الآخرة. لذلك تتابع الآيات ببيان أنواع السعادة في الجنة: [إِنَّ لَكَ أَلاَّ تَجُوعَ فِيهَا وَلاَ تَعْرَىٰ & وَأَنَّكَ لاَ تَظْمَؤُا فِيهَا وَلاَ تَصْحَىٰ] (118 - 119).

وهذه القاعدة تطبق على أدم وذريته حتى بعد الخروج من الجنة [قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مّنّى هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلاَ يَضْكُ وَلاَ يَشْقَىٰ] (123).

## الشقاء الحقيقي

لقد تكررت كلمة الشقاء ومشتقاتها ثلاث مرات في السورة:

[مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ... فَلاَ يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَىٰ... فَلاَ يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَىٰ... فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَىٰ] حتى لا يخاف أحد من التديّن واتباع منهج الله، فالسعادة كل السعادة مع التمسك بدين الله تعالى، أما من أعرض عن هذا المنهج، فتأتي آيات رهيبة في تصوير شقاوته في الدنيا والآخرة: [وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً] هذا في الدنيا فماذا عن الآخرة؟ [وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ

ٱلْقِيلُمَةِ أَعْمَىٰ & قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِى أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً & قَالَ كَذَٰلِكَ أَتْعُكَ ايَتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنْسَىٰ & وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِن بِئَايَّتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ ٱلأَخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ] (124 – 127).

# أعلى مقامات السعادة

وقمة السعادة أن ترضى عن نفسك وعن حياتك، وترضى عن ربك وتحس برضاه.. وهذا ما يؤكده ختام السورة: [فَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءانَاء ٱلنَّلِ فَسَبّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَادِ] (130).

كل هذا إلى أين يؤدي؟ [لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ] (130).

فتسبيح الله تعالى وذكره وطاعته هما السبيل المؤدي لأعلى درجات السعادة، ألا وهي الرضا، وما هي السعادة سوى الشعور بالرضى؟ الذي حرم منه الكثيرون مهما تمتعوا بشهوات الدنيا من نساء وأموال وقصور وسيارات... فهم قد حرموا الرضا، الذي يؤتاه المؤمن بتسبيح الله تعالى وطاعته

إلى كل من يبحث عن السعادة، إلى الشباب الذين طرقوا أبواب المعاصي بحثاً عن السعادة وعادوا خائبين، من فضلكم، اقرأوا سورة طه:

[طه & مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءانَ لِتَشْقَىٰ] (1).

# سورة الأنبياء

سورة الأنبياء مكية، نزلت بعد سورة إبراهيم، وهي في المصحف بعد سورة طه وآياتها مائة واثنا عشرة آية.

### دور الأنبياء في تذكرة البشرية

والسورة تتناول قصص أنبياء الله تعالى، ودورهم في تذكرة البشرية. هؤلاء الأنبياء هم أفضل خلق الله، وهم الذين قادوا الأرض إلى الخير والسعادة. وسورة الأنبياء تسير على نمط واحد، فهي ترينا كيف كان خطاب النبي ودعوته لقومه، وكيف كانت عبادته وتبتله لربه، لتوصلنا في النهاية إلى إثبات وحدة رسالة كل الأنبياء، كما سيتبين معنا.

### خطورة الغفلة

وأول مهمة من مهمات أنبياء الله تعالى هي إزالة الغفلة، لأنها سبب ضلال الناس في كل زمان ومكان، ولأنها سبب ضياع الرسالات السابقة. مرض خطير يصيب الأفراد والمجتمعات فيبعدها عن طريق الله.

فالناس إما أن يكونوا عباداً أتقياء، وإما أن يكونوا عصاة فحار، لكن الخطورة تتجلى في النوع الذي يقع بينهما، وهو الصنف الغافل اللاهي البعيد عن طاعة الله، لذلك بدأت سورة الأنبياء بداية شديدة في التحذير من هذا المرض: [ٱقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ & مَا يَأْتِيهِمْ مَن ذِكْرٍ مّن رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ إِلاَّ ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ & لاَهِيَةً قُلُوبُهُمْ..] (1- من دُكْرٍ من ربيهم مُحْدَثٍ إِلاَّ ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ & لاَهِيَةً قُلُوبُهُمْ..] (1- 3).. ثلاث آيات متتالية تحذر من هذا المرض وعوارضه.

# [فِي غَفْلَةٍ مُّعْرِضُونَ.. وَهُمْ يَلْعَبُونَ... لاَهِيَةً قُلُوبُهُمْ].

## قدوتك في العبادة والحركة

ومن أهم أهداف السورة، أن تسألك أخي المسلم: بمن تقتدي في حياتك؟ من هو قدوتك الأساسية؟ ولو سألنا أكثر شباب اليوم عن قدوقم، يا ترى كم واحد سيحيب أن سيدنا إبراهيم هو قدوته؟ وكم واحد سيحيب أن سيدنا يوسف هو مثاله الأعلى؟ وكم واحد سيقول أن النبي  $\rho$  هو قدوته؟ وكم واحد سيقول أن المغني الفلاني أو الممثل الفلاني هو قدوته؟ ويا ترى كم واحد سيحيب بأنه ليس عنده قدوة أصلاً...؟

لذلك تدور سورة الأنبياء حول هذا المعنى، وتركز على ناحيتين مضيئتين من حياة كل نبي: طاعته وعبادته وخشيته لله، ثم دعوته وإصلاحه في قومه، وكأنما تقول لك: هؤلاء هم مثلك الأعلى في حسن التعامل مع الله وفي حسن التعامل مع الناس، أي في العبادة والدعوة إلى الله.

## وحدة الألفاظ بين الدعاء والاستجابة

فترى في السورة آيات كثيرة تصف دعاء الأنبياء وكيف استجاب لهم ربهم.

من سيدنا نوح عليه السلام [وَنُوحاً إِذْ نَادَىٰ مِن قَبْلُ..] (76) إلى أيوب [وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ] (83) إلى يونس (ذا النون) الذي دعا ربه وهو في بطن الحوت [.. فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَٰتِ] (87).. إلى زكريا [إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ رَبّ لاَ تَذَرْنِي فَرْداً] (89).

هذه الأجواء الرائعة من مناجاة الأنبياء لربهم كان يعقبها على الفور كلمة واحدة مشتركة بين كل الأنبياء: [... فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ...]، ولاحظ استعمال القرآن لحرف الفاء (فاستحبنا) لتفيد التعقيب السريع وسرعة استحابة الله تعالى لدعاء الأنبياء.

### وكذلك ننجى المؤمنين

وهنا لا بد من التوقف عند أحد الأنبياء الذين ذكروا في السورة، سيدنا يونس عليه السلام، فالآية تقول: [فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَاهُ مِنَ ٱلْغُمّ وَكَلْلِكَ نُنجِى الْمُؤْمِنِينَ] (88)، فلم تقتصر على ذكر استجابة الله لدعائه، لكنها عممت هذه الإجابة على كل المؤمنين إذا دعوا ربهم جل وعلا [وَكَذٰلِكَ نُنجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ]... أخي المسلم، ادع الله تعالى بخضوع الأنبياء وخشوعهم، يستجاب دعاؤك إن شاء الله.

#### بناء واحد

ووحدة دعاء الأنبياء واستعمالهم نفس الألفاظ يؤكد على وحدة رسالتهم وتكامل دعواتهم. إقرأ قوله تعالى [إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَٱعْبُدُونِ]
(92). فأمة الأنبياء أمة واحدة، وكل نبي كان له دور في بناء الدين، ليأتي خاتم الأنبياء والمرسلين ويكمل بناء الدين، اسمع معى حديثاً رائعاً للنبي ρ في بيان هذا المعنى:

"مثلي ومثل الأنبياء، كمثل رجل بنى داراً فأتمها وأكملها إلا موضع لبنة، فجعل الناس يدخلونها ويتعجبون منها، ويقولون: لولا موضع اللبنة." وبعد ذلك يقول عليه الصلاة والسلام: فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين. صلى الله على محمد، Ω...

ولذلك ركزت السورة أن كل نبي بعث إلى قومه خاصة، أما عند ذكر سيدنا محمد فقد قالت: [وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلاَّ رَحْمَةً لَلْعَلَمِينَ] (107). أي للناس كافة، لا بل لعوالم أخرى كالجن.

لماذا لا تقتدي به؟ لماذا تصر على عدم اتخاذه قدوة في حياتك؟ وهو رحمة للعالمين؟

### ختام يهز القلوب

ولأن السورة بدأت بخطورة مرض الغفلة، كانت آياتها في الختام شديدة، تمز القلوب لتوقظها من غفلتها. وكأنها تقول للناس: إن لم تقتدوا بمؤلاء الأنبياء، فاعلموا أن المرد والمرجع إلى الله، في يوم شديد وصعب [يَوْمَ نَطْوى ٱلسَّمَاء كَطَيّ

ٱلسّجِلّ لِلْكُتُبِ] (104)، تخيل هول هذا اليوم، تخيل صوت السماء وهي تنطوي كما يطوي أحدنا كتابه... وانظر إلى التأكيد الرباني [كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ] (104).

## الأرض أرضهم

فمن سار على خطى الأنبياء فهو المنتصر في الدنيا والفائز في الآخرة، لذلك تقرأ بعد الآيات الشديدة في وصف القيامة قوله تعالى: [وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِن بَعْدِ ٱلذَّكُر أَنَّ ٱلأَرْضَ يَرثُهَا عِبَادِي ٱلصَّلِحُونَ] (105).

وكان هذه الآيات تقول لأتباع الأنبياء جميعاً: اقتدوا بأنبياء الله تعالى، لترثوا الأرض وتستخلفوا عليها. والآية التي بعدها توضح أكثر [إنَّ فِي هَاذَا لَبَلَغاً لَقَوْمٍ عَلَيْها. وكأنها تحدد لك وجه الإقتداء: أن اعبد الله تعالى كعبادة الأنبياء، لتنال شرف وراثة الأنبياء في الاستخلاف على الأرض...

فإلى قارئ القرآن، بعد أن أتتك رسائل كثيرة مبيّنة في هذا المنهج الرباني، ها هي اليوم سورة الأنبياء، تدعوك إلى الإقتداء بأنبياء الله تعالى، وبإمامهم محمد م في عبادتهم وتبتلهم لله تعالى، وفي غيرتهم على دين الله وعملهم الدؤوب على نشره وتبليغه، حتى تكون من عباد الله الصالحين وترث الأرض وفقاً لمنهج الله [أنّ وتبليغه، عبَادِي ٱلصّالِحُون] (105).

# سورة الحج

سورة الحج مدنية وبعضها مكي، نزلت بعد سورة النور، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة الأنبياء، وعدد آياتها 78 آية.

### من أعاجيب السور

لماذا؟ لأن فيها آيات نزلت في مكة وآيات نزلت في المدينة، آيات نزلت ليلاً وآيات نزلت في المدينة، آيات نزلت ليلاً وآيات نزلت في السفر. وليس هذا فحسب، بل أن السورة قد احتوت على ميزات أخرى، فهي السورة الوحيدة التي سميت باسم ركن من أركان الإسلام. ومن هنا تبرز قيمة الحج لأن الموضوع الأساسي للسورة - كما هو واضح - هو الحديث عن هذا الركن العظيم من أركان الإسلام.

## الحج مفتاح معانيها

لكننا إذا قرأنا سورة الحج من أولها لوجدناها تتكلم عن يوم القيامة، من أول آية نرى التركيز على القيامة والبعث والنشور، إلى أن تنتقل الآيات إلى الجهاد في سبيل الله، ثم العبودية والخضوع الشديدين لله تبارك وتعالى، وأن الله تعالى يسجد له من في السماوات والأرض... فما علاقة هذه الأمور ببعضها? وما علاقتها بالحج؟

إن المسلم عندما يؤدي هذه العبادة العظيمة، أو يعيش مع الحجاج ويتخيل نفسه معهم، سيفهم مراد ربنا من السورة، لأن الحج عبادة لها دور أساسي في بناء الأمة. وكأن السورة تقول لقارئيها: حجوا حجة صحيحة، مثل حجة النبي معاني رائعة وأساسية، وبالتالي تكون هذه لتبنوا أنفسكم وتدربوها على معاني رائعة وأساسية، وبالتالي تكون هذه

المعانى عاملاً أساسياً لبناء الأفراد والمحتمعات وبالتالي الأمة كلها...

### تذكرة عملية

بدأت السورة بداية شديدة في تذكيرها بيوم القيامة. فمن أول آية نقرأ قوله تعالى: [يأيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْء عَظِيمٌ] فما علاقة الحج بيوم القيامة؟

إن مناسك الحج في أغلبها تذكّرك بيوم القيامة، لذلك أطلب من الأخ القارئ، ولو لم تسنح له الفرصة بالذهاب إلى الحج، أن يعيش معنا لقطة من لقطات الحج: ونحن ننزل من عرفة، ذاهبين إلى مزدلفة لرمي الجمرات، والحر شديد، والزحام خانق، والانتظار طويل. كل البشر يتضرع إلى الله بالدعاء، وينادي: "لبيك اللهم لبيك"، ولباس الحج البسيط يذكّر بالكفن الذي يلبسه الموتى... كل هذا يذكّر بعري يوم القيامة، وزحمة وحر وعرق وشمس يوم القيامة.

### الحج ومشاهد الآخرة

ثم تبدأ الآيات بعد ذلك في وصف أهوال ذلك اليوم كأنك تراها أمام عينيك:

[يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى ٱلله شَدِيدٌ] (2).

ثم تنتقل الآيات إلى البعث، والخروج من القبور، عندما يخرج الناس من قبورهم والتراب يعلو وجوههم وأجسادهم، لذلك تذكرنا أن أصل الناس كلهم إنما هو من التراب [يأيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّن تُرَابِ...] (5).

وفي الحج أيضاً، عندما تنظر لنفسك بعد يومين من ارتداء ملابس الإحرام، ترى أنك أصبحت كتلة من التراب. والأكثر من ذلك، هو أن تحج كحجة النبي من أنك أصبحت كتلة من التراب. والأكثر من الناس تعباً لا بل ميتاً من التعب، كأنه ميت فعلاً. فإذا أتى وقت الفجر يستيقظ الناس كأنهم يبعثون من

القبور: الكل يلبس الثياب البيض ويتحرك لرمي الجمرات... لذلك تأتي الآية 7 لتذكر بالبعث من القبور: [وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءاتِيَةٌ لاَّ رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ ٱلله يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ] (7).

وهكذا نرى أول أثر من آثار الحج في تربية الأمة: تربيتها على اليوم الآخر والاستعداد له، بأن يعيش أفراد الأمة بعض لحظاته ومعالمه أثناء الحج.

## مناسك الحج: غاية الطاعة لله تعالى

ثم تنتقل الآيات (26 – 37) إلى ذكر مناسك الحج المختلفة، لتأتي خلالها الآية المحورية: [ذلك وَمَن يُعَظّمْ شَعَائِرَ ٱلله فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ] (32).

فما السر في هذه المناسك العظيمة التي شرعها لنا الله تعالى؟

إنك في خلال الحج، تنفذ أوامر وتعليمات محددة ومشددة من الله تعالى، إن لم تنفذها بدقة تفسد الحج. فالمسلم في الحج يطوف سبع مرات حول حجر، ويسعى سبع مرات بين حجرين، ثم عند رمي الجمرات، فهو يرمي بحجر على حجر... فهو يطبّق مناسك عديدة قد لا يفهم الحكمة من ورائها، لكنه ينفذها فقط طاعة لله تعالى، واستسلاماً لأمره، وفي هذا قمة العبودية والطاعة لله تعالى، والتدريب على فريضة أحرى من فرائض الإسلام: الجهاد في سبيل الله.

## الحج والجهاد

لذلك تأتي بعد آيات الحج مباشرة آيات الجهاد في سبيل الله: [إِنَّ ٱلله يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ...] (38) ثم قوله تعالى: [أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ ٱلله عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرً] (39).

كأن المعنى: أن الحج تدريب أساسي على الجهاد في سبيل الله، لأنه عبارة عن حركة شاقة وانتقال من مكان إلى آخر، والحاج - كالمجاهد تماماً - كثير الارتحال بين الأماكن والمناسك دون أن يعرف الاستقرار. باختصار، إن الحج هو من أسمى العبادات التي يترك فيها المسلم كثيراً من عاداته التي تعوّد عليها في بيته، ليبني نفسه ويعوّدها على الجدية واقتحام الصعاب.

### الحج والخضوع لله

ومن روعة الحج أنه يجعلك تستشعر أن الكون كله عبد لله. ففي يوم عرفة تشعر أنك لست وحدك من يسجد لله في هذا الكون ويدعوه، بل تشعر أن الخيمة ساجدة هي الأخرى، وأن الجبل نفسه ساجد، بل الكون كله، فتنضم أنت – أيها الإنسان الضعيف – إلى هذه المخلوقات وتشاركها في سجودها وخضوعها لله تعالى. وهذا ما نراه بوضوح في الآية 18:

[أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلله يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَا وْتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّابِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْقَمَرُ وَٱلنَّابِ وَمَن يُهِن ٱلله فَمَا لَهُ مِن مُّكْرِمٍ إِنَّ ٱلله يَفْعَلُ مَا يَشَاء].

## حياة الأمة... بين سجدتين

واللطيف أن أول سورة نزلت فيها سجدة مع بداية البعثة كانت سورة العلق، التي جاء فيها قوله تعالى: [كلاً لاَ تُطِعْهُ وَٱسْجُدْ وَٱقْتَرِب]، بينما آخر سورة نزلت فيها سجدة كانت سورة الحج، التي نزلت مع نهاية البعثة، والتي ترى فيها قوله تعالى: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ] (77).

والفرق بين السحدتين يظهر النقلة العظيمة التي انتقلتها الأمة، من السحدة الأولى الموجهة للنبي  $\rho$  وحده في سورة العلق، إلى السحدة الأخيرة التي وجهت للأمة كلها في سورة الحج. فهي نقلة نوعية في فترة محدودة، من النبي وحده في غار حراء، إلى أمة عابدة مجاهدة..

من فضلك، إنو أداء هذه الفريضة العظيمة، أو على الأقل العمرة، لتعدّ نفسك وتربّيها على المعاني التي أتت في هذه السورة الكريمة. واقرأ سورة الحج بنيّة من يريد أن يستفيد من دروس الحج ومعانيه، حتى لو لم تتح له الفرصة بعد...

# المؤمنون

سورة المؤمنون مكية، نزلت بعد سورة الأنبياء، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة الحج، وعدد آياتها مائة وثمانية عشر آية.

# كيف أنت من صفاتهم..؟

تذكر هذه السورة أهم صفات المؤمنين، وتضع أمامها مصير المكذبين. وكأنها تسأل قارئ القرآن، وتقول له: أين أنت من صفات هؤلاء المؤمنين المفلحين الذين عرضت عليك صفاتهم..؟ كما أنها تلفت نظرك إلى معنى مهم، وهو أن هذه الصفات تجمع ما بين الأخلاق والعبادات، فترى أول صفة هي صفة عبادة، ثم التي بعدها صفة حلق، وهكذا... فاعرض نفسك على الصفات التالية، وضع لنفسك علامة أمام كل واحدة:

### استقصاء الإيمان

تبدأ السورة بقوله تعالى: [قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ] (1). فمن هم؟ وكيف نكون منهم؟ ابدأ معنا في الإجابة على محاور الاستقصاء:

- [وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ] (3): هل تغتاب مسلماً أو تقع في النميمة؟ هل تعرض عن مجالس النميمة؟ هل تعرض عن مجالس الغيبة وتمتنع عن سماعها؟

- [وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ] (5): كيف أنت مع غض البصر؟ والعفة والبعد عن كل ما يؤدي إلى الزنا؟
- [وَٱلَّذِينَ هُمْ لأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ] (8): كيف حفظك للأمانة؟ من أبسط الأمانات (الشريط أو الكتاب الذي استعرته من صديقك)، إلى أمانة الدين وحفظه ونشره بين الناس؟
- [وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ] (9): هل تحافظ على الصلاة في أول وقتها؟ وتحافظ على الجماعة؟ كم نقطة تعطي نفسك على أداء الصلاة والحفاظ عليها؟

### إذا نجحت... مبروك

فإذا كانت نسبة تحقق هذه الصفات عالية عندك، فاستبشر بقوله تعالى [أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْوُرِثُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ]. مبروك، لقد حزت جائزة ربانية عالية، وشهادة ربانية في الآيات (10 – 11) تؤهلك لكي ترث الأرض في الدنيا، وتنال الفردوس الأعلى في الآخرة.

## تاريخ المؤمنين... ومصير المكذبين

ثم تنتقل الآيات إلى ذكر تاريخ المؤمنين على هذه الأرض، فتذكر قصص عديدة لأنبياء الله تعالى، مع التركيز على وراثة كل جيل من الأنبياء لصفة الإيمان.

[ثُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْناً ءاخَرِينَ] (31).. [ثُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قُرُوناً ءاخَرِينَ] (42).

وبين هذه الآيات، يأتي ذكر لمصير المكذبين بآيات الله تعالى، وكأنها تقول للمؤمنين الذين عرضوا صفاتهم على الاستقصاء الموجود في أول السورة: إياكم والبعد عن طريق الإيمان، إياكم وترك الصلاة، فتنالوا المصير الذي ناله هؤلاء:

[فَأَخَـذَتْهُمُ ٱلصَّـيْحَةُ بِالْحَقِّ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثَاء فَبُعْداً لَلْقَـوْمِ الطَّلِمِينَ] (41).

[كُلَّ مَا جَاء أُمَّةً رَّسُولُهَا كَذَّبُوهُ فَأَتْبَعْنَا بَعْضَهُمْ بَعْضاً وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْداً لَقَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ] (44).

أرأيت كيف يكون البعد عن الإيمان سبباً للهلاك...

## صفات أرقى وأعلى

وبعد ذلك، تعرض الآيات صفات أخرى للمؤمنين، هي بمثابة مستوى أعلى من الصفات السابقة: إقرأ معى الآيات 57 - 61:

[إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيةِ رَبِّهِمْ مُّشْفِقُونَ] (57): ففي أول السورة كان الخشوع صفة مطلوبة في الصلاة، أما هنا فالمستوى أعلى: أن تصاحبك خشية الله تعالى في كل أمور حياتك وعند كل عمل.

[وَٱلَّذِينَ هُم بِئَايَّتِ رَبَّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبّهِمْ لاَ يُشْرِكُونَ] (58-59). فلا يشركون مع الله أحداً في عبادتهم، سواء كان هذا الشرك شركاً أكبر (كأن يدعو مع الله إلها آخر) أو شركاً أصغر وهو الرياء. فإياك أن تبتغي من عملك شيئاً سوى الأجر والثواب من الله.

[وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءاتَواْ وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبَّهِمْ رٰجِعُونَ] (60).

وهنا نصل إلى قمة في صفات المؤمنين، وهي أن تعبد الله تعالى وتنفذ أوامره ثم تخاف، مم؟ من عدم قبول العمل. وقد سألت السيدة عائشة رسول الله  $\rho$  عن هذه الآية، فقالت: أهو الرجل يسرق ويزيي ويخشى الله؟ فقال: لا يا ابنة الصِّدِيق، إنما هم الذين يعبدون ربَّهُم، وهم يخشَونَ ألا يتقبَّلَ منهم "

# شهادة ربانية

ولكل هذه الصفات، استحق هؤلاء المؤمنون شهادة أخرى من الله تعالى: [أُوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْراتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ] (61). فهم لا يتركون فرصة لتحصيل الأجر والثواب إلا وسارعوا إليها وتسابقوا عليها...

#### بعد العمل... الدعاء

وكان أجمل ختام لسورة المؤمنون، تعليمنا دعاء رائعاً:

[وَقُل رَّبّ ٱغْفِرْ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرِّحِمِينَ] (118).

ما سر ختام السورة بهذا الدعاء؟ لأن المؤمنين الذين نجحوا في الصفات التي ذكرت في السورة، قد يخطئون بعدها أو يقصرون في المحافظة على المستوى الإيماني الذي جاءت به السورة، فكان لا بد من الختام بآية ترشدك إلى طريق الاستغفار من الذنوب والتقصير الذي قد تقع به، لأن ذلك من طبيعة البشر...

# سورة النور

سورة النور (مدنية)، نزلت بعد سورة الحشر، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة المؤمنون، وعدد آياتها 64 آية.

#### منازل من نور

سورة النور هي سورة الآداب الاجتماعية، إنها سورة تعنى بشؤون الناس داخل بيوتهم، إنها تعنى بكيفية الحفاظ على أدب العلاقات بين أفراد المحتمع، وكيف نصل إلى حالة من الانسجام والفضيلة في مجتمعنا، وكيف ننقيه من الفساد والرذيلة.

#### ألسنة الفتنة

لقد نزلت سورة النور في مناسبة ما أشاعه المنافقون حول السيدة عائشة رضي الله عنها في حادثة الإفك، واتمامهم إيّاها بالزنا وهي المبرأة من فوق سبع سماوات. وما جرى في هذه الحادثة هو أن السيدة عائشة خرجت مع النبي  $\rho$  في غزوة المصطلق، فتوقف الجيش للراحة. ففقدت السيدة عائشة عقدها، وفيما كانت تبحث عنه، حاء الرجال وحملوا الهودج الذي كانت فيه دون أن يحسوا بعدم وجودها فيه لصغر حجمها ووزنها... ولما عادت السيدة عائشة وجدت أن الجيش قد سار وأصبحت وحيدة في الصحراء...

وكان من عادة النبي صلى الله عله وسلم أن يبقي رجلاً خلف الجيش، فإذا ما تأخر أحد عن الجيش يرشده. فجاء صفوان بن المعطل الذي كان يسير متأخراً عن الجيش وهي وحيدة فوضعها على الناقة، ولم يكلمها ولم يحدثها ولم

ينظر إليها إلى أن دخل إليها المدينة... فاستغل المنافقون هذا الأمر وبدأوا بإشاعة الفتنة وإشاعة الأمر بأن الفاحشة – والعياذ بالله – قد حصلت بين السيدة عائشة وصفوان بن المعطل... وبدأ المجتمع يلوك هذا الكلام الباطل، ووقع بعض المؤمنين في هذا الخطأ، وصاروا يقولون: لا يمكن أن يوجد دخان بدون نار. واختلفت أحوال المسلمين حول هذا الأمر، فمنهم من كان حائراً ومنهم من لم يصدق الكلام إطلاقاً، ومنهم من ظن وقوع الفاحشة... وانقطع الوحي مدة شهر كامل... وكان ذلك اختباراً للمجتمع الإسلامي بأسره...

#### براءة ربانية

وظل الوحي محبوساً عن النبي  $\rho$  حتى يخرج المحتمع ما عنده، وكان اختباراً صعباً، حتى نزلت آيات سورة النور لتعلن براءة السيدة عائشة رضي الله عنها من فوق سبع سماوات:

[إِنَّ ٱلَّذِينَ جَاءوا بِٱلإِفْكِ عُصْبَةٌ مَّنْكُمْ لاَ تَحْسَبُوهُ شَرَّاً لَّكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ ٱلْمِرِىء مَّنْهُمْ مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلإِثْمِ وَٱلَّذِى تَوَلَّىٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ] (11)...

فهذه الآية تعلن بمنتهى الصراحة تبرئة السيدة عائشة، وأن ما حصل إنما هو إفك أي كذب شديد وافتراء شديد لا برهان عليه، وكل من ينشر مثل هذه الأكاذيب في المجتمع (وعلى رأسهم عبد الله بن أبي بن سلول زعيم المنافقين) لهم عذاب عظيم...

## لا تحسبوه شراً لكم

والآية السابقة تعلق على حادثة الإفك وانتشارها بين المسلمين بشكل عجيب: [لا تَحْسَبُوهُ شَرّاً لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ...] (11)، فأين الخير في ذلك؟

إن الجحتمع الإسلامي في المدينة كله سيتعلم من هذه الحادثة، ونحن أيضاً سنتعلم من هذه الحادثة، وسلسلة الأحكام والآداب الاجتماعية التي رافقت نزول

السورة ستكون خيراً للمسلمين في مشارق الأرض ومغاربها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، مصداقاً لقوله تعالى [بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ].

#### ظنوا بأنفسهم خيرا

وأول تعقيب بعد حادثة الإفك كان قوله تعالى: [لَّوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُواْ هَاذَا إِفْكُ مُّبِينً] (12). آية رائعة تعلمنا كيفية التصرف عند إشاعة الفتن والكلام في أعراض الناس. هذه الآية نزلت في أبي أيوب الأنصاري حين سأل زوجته: لو كنت مكان عائشة أكنت فعلت ما قيل، فقالت لا، فقال عائشة خير منك. فقالت له: لو كنت مكان صفوان بن المعطل أكنت فعلت ما قيل، فقال لا، فقالت صفوان خير منك... فنزلت الآية فيهم لتمتدح فعلهم الرائع وليكونوا نموذجاً وقدوة لكل المسلمين. ومن لطف الآية ألها قالت [ظنَنَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْراً] مع أهم "ظنوا بإخواهُم خيراً"، كأنها تقول للمسلمين: ظنوا بإخوانكم كما تظنون بأنفسكم، فأنتم مؤمنون خيراً"، كأنها تقول للمسلمين: ظنوا بإخوانكم كما يشاؤون. وكأن الآيات توحي إلينا أن كإخوانكم، واتركوا المنافقين يظنون فيهم كما يشاؤون. وكأن الآيات توحي إلينا أن طعنك أيها المسلم في أعراض الناس هو طعن في عرضك، وأن دفاعك عن عرض أحيك وحسن ظنك فيه هو دفاع عن نفسك.

# إياكم والأعراض

فاحذر أيها المسلم من الخوض في أعراض الناس، وخاصة النساء. واحذر قبول وساوس الشيطان في أعراضهم، واحذر الترويج لما يشاع في الجرائد من فضائح وإشاعات فتسيء الظن بالناس ظلماً وتقع في كبيرة من الكبائر التي حذرت منها السورة: قذف المحصنات.

فالذين أشاعوا الإفك من المنافقين، والذين قبلوه من المؤمنين لم يأتوا بشهداء أو بينة:

[لَّوْلاَ جَاءو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِالشُّهَدَاء فَأُوْلَئِكَ عِندَ ٱلله هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ] (13).

لكن فضل الله تعالى ورحمته سبقا غضبه [وَلَوْلاَ فَضْلُ ٱلله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ] (14).

# وتحسبونه هيّناً وهو عند الله عظيم

ثم تعود الآيات إلى وصف خطورة الموضوع:

[إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوْهِكُمْ مَّا لَّيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيّناً وَهُوَ عِندَ ٱلله عَظِيمٌ & وَلَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَّا يَكُونُ لَنَا أَن نَّتَكَلَّمَ بِهَاذَا سُبْحَلَنَكَ هَلْذَا بُهْتَلُ عَظِيمٌ & يَعِظُكُمُ ٱلله أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ أَبَداً إِن كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ] (15 - 17).

كل هذه الآيات كانت تعليقاً على حادثة الإفك، فكانت تعليماً للصحابة وللأمة من بعدهم أن لا يخوضوا في أعراض النساء، وقد يقع به بعض الشباب بكلمة أو إشارة أو إيماءة، وقد يقولونه من باب المزاح دون قصد الإيذاء، لكن الآيات تحذرهم بشدة: [وَتَحْسَبُونَهُ هَيّناً وَهُوَ عِندَ ٱلله عَظِيمً] (15)

وتنهاهم أن يعودوا لمثله [يَعِظُكُمُ ٱلله أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ أَبَداً إِن كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ] (17).

وهكذا نرى أن قصة الإفك حملت من الخير لمحتمع المدينة ولكل المحتمعات الإسلامية الخير الكثير، فتعالوا معاً إخواني نستعرض آيات السورة ونفهم سوياً مراد ربنا من هذه السورة.

## بداية شديدة لجريمة شديدة

فكيف بدأت السورة؟ لقد بدأت بداية غير معهودة فيما قبلها من السور القرآنية: [سُورَةٌ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا...] (1). وهي بداية شديدة، ولكن كل سور القرآن أنزلت وفرضت، فلماذا بدأت السورة بتلك البداية؟ وكأن هذه السورة تريد أن تضع سياجاً شديداً لحماية المجتمع، فكان لا بد لهذا السياج من مقدّمة قوية للفت الأنظار إلى أهمية الأحكام القادمة.

[سُورَةٌ أَنرَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءايَّتٍ بَيَّنَّتٍ لَّعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ]. فماذا كان أول هذه الأحكام؟

[ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِى فَٱجْلِدُواْ كُلَّ وَاحِدٍ مَنْهُمَا مِاْئَةَ جَلْدَةٍ وَلاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱلله إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱلله وَٱلْيَوْمِ ٱلأَخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ] (2).

ومع أن الأصل في ديننا هو الرحمة والرأفة، لكن الآية قالت [وَلاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱلله].

ومع أن الإسلام يحثنا على الستر، لأن الله تعالى ستار يحب الستر، لكن في حد الزنا تقول الآية: [وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ].

#### رد شبهة

وهنا يبدأ أعداء الإسلام في انتقاد هذا الدين، ووصفه بالتشدد والوحشية في تطبيق الأحكام، وللأسف يستحي بعض المؤمنين من الرد على هذه الشبهات، أو يصدقونها في بعض الأحيان. وإلى كل هؤلاء نقول: لا تحكموا على الإسلام إلا بعد أن تقرأوا سورة النور كلها وتفهموا روعة الإسلام في حل مشاكل المحتمع.

# وسائل الوقاية

وسبب هذه البداية الشديدة، أن السورة وضعت ضمانات قوية لعدم وقوع الزنى، فلو وقع أحدٌ في هذه الجريمة بعد كل هذه الضمانات والضوابط التي ذكرت في السورة، فمعنى ذلك أن فطرته قد شذت شذوذاً شديداً، فلا بد له من عقوبة رادعة.

سبع خطوات وضوابط تضمنتها السورة، هي كالسياج الذي يحفظ المسلم، تحمي المجتمع وأهله من الوقوع في الفاحشة، وتحافظ على نقاوة المجتمع وطهارته وعفته... فتقرأ فيها آداب الاستئذان وتزويج الشباب ومنع البغاء وغض البصر والحجاب وعدم الخوض في الأعراض ظلماً بلا شهود، ثم يأتي تطبيق الحد في

مكانه المناسب من هذه الضوابط ليكون رحمة للمجتمع وردعاً للشواذ الجامحين في شهوتهم وإفسادهم. فما هي هذه الشروط؟

#### آداب تنور المجتمع

#### 1. الاستئذان:

فلا يدخل رجل على امرأة بمفردها في بيتها، وخاصة لو كان أخاً للزوج أو قريبه. ولا يخلو رجل بامرأة يحل له الزواج منها، ولا يدخل الأولاد على أبويهم في أي وقت يشاؤون بلا استئذان وكذلك الخدم. يقول تعالى:

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَدْخُلُواْ بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ & فَإِن لَّمْ تَجِدُواْ فِيهَا أَحَداً فَلاَ تَدْخُلُوهَا خَتَّىٰ يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِن قِيلَ لَكُمْ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواْ هُوَ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَٱلله بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ] (27 – 28).

وبعد ذلك يقول الله تعالى [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لِيَسْتَأْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ] (58) هذه الآيات هي قواعد المرور داخل البيت المسلم، للأطفال والخدم. اسمع معى هذه القواعد والأنظمة:

[مّن قَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَبَكُمْ مّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَاء ثَلاَثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ...] (58) وهي الأوقات التي يتخفف فيها المسلم من ثيابه لينام أو ليرتدي غيرها. ثم تقول الآيات:

[وَإِذَا بَلَغَ ٱلأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُواْ كَمَا ٱسْتَأْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذْلِكَ يُبَيِّنُ ٱلله لَكُمْ ءايِّتِهِ وَٱلله عَلِيمٌ حَكِيمٌ] (58 – 59)...

ما هذا الدين العظيم، الذي يدخل مع المسلم إلى داخل بيته، لينظم له حركة البيت بما يضمن له السعادة والوقاية من الآفات والشرور...!!

#### 2.غض البصر:

وللحفاظ على المجتمع مما يؤدي إلى الفاحشة، تجد قوله تعالى:

[قُلْ لَلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَٰلِكَ أَزْكَىٰ لَهُمْ إِنَّ الله خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ] (30).

والأمر بغض البصر والعفة ليس فقط للرجال والشباب، لكنه موجه أيضاً للنساء بنفس الكلمات والأوامر:

[وَقُل لَّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَلْرِهِنَّ...] (31).

# 3. تزويج الشباب:

فلا يمكن إقامة حد الزبى إذا كان الشباب غير قادرين على الزواج. ولذلك كان من أهم الضمانات التي قدمتها السورة الكريمة: (الحث على تزويج الشباب): [وَأَنْكِحُواْ ٱلأَيّامَىٰ مِنْكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمائِكُمْ إِن يَكُونُواْ فُقَرَاء يُغْنِهِمُ ٱلله مِن فَضْلِهِ وَٱلله وَاسِعٌ عَلِيمٌ] (32).

وذلك لسد طريق الفواحش أمام الشباب الذين لا يستطيعون الزواج لضيق ذات اليد، فتدعو الآيات إلى تزويجهم والتوكل على الله أنه سيغنيهم من فضله.

# 4. منع البغاء:

كما شددت الآيات على أولياء الأمور (وعلى المجتمعات) الذين يدفعون فتياقم إلى الزي ليربحوا من وراءها [وَلاَ تُكْرِهُواْ فَتيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَاء إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً لَتَبْتَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَمَن يُكْرِههُنَّ فِإِنَّ ٱلله مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ] (33).

فالسورة بأحكامها الشديدة، تحمي المرأة، وتحذر من المتاجرة بجسدها وعرضها، لأن في ذلك هضم لحقوقها، وإفساد وتمييع للمجتمع كله...

#### 5. الحجاب:

وبعد الأمر بالاستئذان وغض البصر وتزويج الشباب ومنع البغاء، كان لا بد

من الأمر بالحجاب، كأحد أهم الوسائل التي تمنع وقوع الشباب العزاب والمتزوجين في الفاحشة، نتيجة ما يرونه من مشاهد مثيرة للغرائز في الشارع أو على صفحات الجرائد أو في الفضائيات ووسائل الإعلام. فالحجاب من جهة، وغض الأبصار من جهة أخرى، هما ضمانة أكيدة لحماية المجتمع وطهارته. اسمع معى الآيات:

[وَقُل لَلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضْنَ مِنْ أَبْصَلِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ إِينَ اللَّمُؤْمِنَاتِ مَعْضُ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ...] (31).

فالآية أوضحت - من خلال تكرار عبارة [وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ] مرتين في آية واحدة - أن المرأة كلها زينة، فلا يجوز أن تبدي من زينتها إلا ما ظهر منها، وهما الوجه والكفين كما بيّن النبي  $\rho$ .

والآيات لم تأمر بالحجاب فحسب بل فصّلته تفصيلاً، فقد وصفت بشكل دقيق شكل الحجاب وشروطه الشرعية: [وَلْيَضْرِبْنَ بِحُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ] أي لا بد لغطاء الرأس أن ينزل تحت فتحة الصدر والرقبة. كما أنها حددت للمرأة المسلمة لمن تكشف زينتها:

# [وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءابَائِهِنَّ أَوْ ءابَاء بُعُولَتِهِنَّ ..] (31).

فكيف يأتي بعد كل هذا التفصيل، من يقول أن الحجاب في الإسلام ليس فرضاً؟ إن الآيات في هذه السورة وفي سورة الأحزاب فصلت فرضية الحجاب وشكله بشكل غير قابل للنقاش.

# 6. منع إشاعة الفواحش:

لقد منع الإسلام من إشاعة الفاحشة في المحتمع... فقال تعالى [إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفُخِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةِ وَٱللهِ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ] (19).

فإلى كل وسائل الإعلام التي تنشر الفاحشة والرذيلة والعري في المحتمع، وإلى كل من يروّج لأخبار الفضائح ويخوض في الأعراض، اسمع هذه الآيات واتق الله في شباب الأمة. اسمع قوله تعالى:

[إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْغَلْفِلَتِ ٱلْمُؤْمِناتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ & يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ] (23 – 24)..

# لا بد من أربعة شهود

وهكذا نرى أن الإسلام أمر بتطبيق كل هذه الضوابط، ليضمن خلو المجتمع من كل ما قد يسبب وقوع الفاحشة... فإذا كان الزواج ميستراً، والحجاب منتشراً، والتزم الناس بغض البصر واختفت الإعلانات الرذيلة ومنع البغاء، ومع هذا كله، زني شخص ما، فهل يكون مستحقاً للحد؟... والجواب طبعاً: لا، لأنه لا يكون مستحقاً للحد إلا إن شهد عليه أربعة شهداء، ولا يطبق عليه حد الرجم أو الجلد إلا إذا شهد عليه أربعة شهداء عدول (أي أمناء موثوق في شهادتهم ومعروفون بخلقهم في المجتمع) أو اعترف هو بنفسه. اسمع قوله تعالى:

[وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ & إِلاَّ ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَٰلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱلله غَفُورٌ رَّحِيمٌ] (4 – 5)..

# لهذا استحق العقوبة

ولما طلبت الآيات شرط الأربعة شهود لإقامة الحد، فإنما قد وضعت شرطاً صعباً أمام تطبيق حد الزبي، وذلك من رحمة الله بعباده... فهذا الحد لا يطبّق إلا على من تخطى جميع الضوابط التي وضعتها السورة وأقدم على فعل الفاحشة، ليس وليس ذلك وحسب، بل إنه فعل ذلك أمام أربعة أشخاص، مما يعني أنه كان مجاهراً بالزبي!... ومن يفعل ذلك لا يستحق الرأفة من المجتمع، ولا بد من القسوة عليه، ومن هنا نفهم شدة السورة في بدايتها: [وَلاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ عليه، ومن هنا فهم شدة السورة في بدايتها: [وَلاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ

ومن روعة الإسلام وعظمته أنه لو كان الشهود ثلاثة، أو لو كانوا أربعة وتراجع أحدهم عن شهادته، فإن هؤلاء الثلاثة هم الذين يجلدون، لأن الستر

والحفاظ على سمعة الناس هو الأولى وهو الأصل في الإسلام.

#### الإسلام لا يتعطش لإقامة الحدود

إن ما سبق يدل على أن الإسلام ليس متعطشاً لإقامة الحدود، ولنا في أصحاب رسول الله أسوة حسنة في فهمهم لتطبيق أحكام الإسلام: فسيدنا عمر بن الخطاب شاهد – عندما كان أميراً للمؤمنين – حادثة زنى، دون أن يكون معه شهود. فرجع إلى المسلمين غاضباً وقال: سمعت بأذيي ورأيت بعيني، وسأطبّق عليهم الحد. فقال له علي بن أبي طالب: "يا أمير المؤمنين أمعك شهداء؟!" فقال عمر: "لا ولكني أمير المؤمنين ورأيت وسمعت". فقال علي: "يا أمير المؤمنين تأتي بأربعة شهداء وإلا إن نطقت باسمهما حدٌ في ظهرك"!! فمن ذا الذي يستطيع القول بعد ذلك بأن هذا الدين متعطش للدماء وإقامة الحدود!!...

#### التوبة

وكل الحدود التي جاءت في أول السورة هي الدواء النهائي فيما لو وضعت جميع الضمانات السابقة لعدم وقوع المجتمع في الفاحشة... فإذا وقع شاب أو فتاة في الفاحشة، وكان البلد لا يطبق حدود الله، أو لو كانت هذه الضوابط غير مكتملة في المجتمع، (كصعوبة الزواج وانتشار الرذيلة وغياب الحجاب في المجتمع) فماذا يفعل من وقع في الزني والعياذ بالله؟

إن حد الزبى لا يقام عليه أولاً، ولا بد له من أن يتوب إلى الله تعالى فوراً ويستر على نفسه، ولذلك فإننا نرى من روعة هذه السورة أننا نراها تفتح باب التوبة بعد كل مقطع يتحدث عن حدود الله:

[إلاَّ ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ] (5).

[وَلَوْلاَ فَضْلُ ٱلله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱلله تَوَّابٌ حَكِيمٌ] (10).

[وَلَوْلاَ فَضْلُ ٱلله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ ٱلله رَءوفٌ رَّحِيمٌ] (20).

[وَتُوبُواْ إِلَى ٱلله جَمِيعاً أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] (31).

فالتوبة هي طريق النجاة للمجتمعات التي لم تكتمل فيها ضمانات منع الفاحشة، أو المجتمعات التي لا تقام فيها الحدود لسبب من الأسباب...

#### إلى النور

ويبقى سؤال مهم، وهو: لماذا سميت السورة بسورة النور؟ قد يجيب البعض: لأن في هذه السورة قوله تعالى [ٱلله نُورُ ٱلسَّمَاٰوتِ وَٱلأَرْضِ...] (35)...

وهو جواب بديهي، لكن ما علاقة هذه الآية بالآداب الاجتماعية التي حفلت بها السورة؟ ولماذا لم يطلق على السورة اسم سورة الآداب الاجتماعية مثلاً أو أي اسم مماثل؟..

إن في هذا دلالة على أن العمل بهذه التعاليم والأحكام يضيء المجتمع بنورها. فشرع الله هو نور المجتمع، والبديل عن ذلك هو التخبط في الظلام والضلال، كما يحصل في الكثير من المجتمعات في عصرنا الحاضر.

هناك بيوت كثيرة تعيش في ظلمة، وهناك مجتمعات عديدة تفتقد إلى النور لعدم قراءة أهلها لسورة النور، فحين ابتعدت هذه المجتمعات عن شرع الله، شاعت فيها الفاحشة، وكثرت فيها الأمراض والمشاكل... لهذا كله، سميت السورة بسورة النور، لأنها النور الذي يحفظ النفوس وينقيها من الغرائز، ويحفظ الأعراض ويحرسها من ألسنة الناس، ويضيء الطريق إلى الله.

## الله نور السماوات والأرض

فما هـ و مصـدر هـذا النـور؟ إنـه الله تبـارك وتعـالى: [ٱلله نُـورُ ٱلسَّمَــٰوْتِ وَالْأَرْضِ...] (35) ونور الله هو شرعه وهدايته...

فأين ينزل هذا النور؟ [فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱلله أَن تُرْفَعَ وَيُلْكُرَ فِيهَا السَّمُهُ...] (36).

وعلى من ينزل هذا النور... [رِجَالٌ لاَّ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱلله...] (37). وأما من حاد عن هذا النور: [وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْانُ مَاء..] (39) لأنه لم يمش على نور ربنا سبحانه وتعالى، وآثر التخبط في الظلمات:

[أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِى بَحْرٍ لُجّى يَغْشَلُهُ مَوْجٌ مّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَن لَّمْ يَجْعَلِ ٱلله لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ] (40).

أرأيتم ترك النور الرباني؟ أرأيتم كيف أن ترك الحجاب وإشاعة الفضائح يجعلان الأفراد والمحتمعات لا بل البشرية كلها تتخبط في ظلمات الضلال والفواحش؟

# مقتضيات النور الرباني

اسمع معي مرة أخرى الآية المحورية في السورة، آية النور:

[ٱلله نُصورُ ٱلسَّمَ لُوتِ وَٱلأَرْضِ مَثَلُ نُصورِهِ كَمِشْ كَاةٍ فِيهَ فِيهَ مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرِكَةٍ مَصْبَاحُ ٱلْمِصْبَاحُ قَلْ مَن شَجَرَةٍ مُّبَرِكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيء وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُّورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهُدِى ٱلله لِنُورِهِ مَن يَشَاء وَيَضْرِبُ ٱلله ٱلأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَٱلله بِكُلِّ شَيْء عَلَيِمٌ] يَهْدِى ٱلله لِنُورِهِ مَن يَشَاء وَيَضْرِبُ ٱلله ٱلأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَٱلله بِكُلِّ شَيْء عَلَيمٌ] (35).

والمشكاة هي عبارة عن تجويف في الحائط يحيط بالمصباح، ويحافظ عليه. فلكي يبقى النور متوقداً، لا بد له من زجاجة تحيط به وتحافظ عليه. وكأن هذه الآية الرائعة تقول للمؤمنين: نفّذوا شرع الله تعالى، الذي هو نور المحتمع، وحافظوا عليه، واجعلوا قلوبكم كالزجاجة التي تحيط بالنور، لتضمن بقاءه متوهجاً في حياتكم وحياة الناس من حولكم.

ولا بد لهذا النور من فتيل حتى يشعله، هذا الفتيل هو عملك وإيجابيتك أيها المؤمن، فكأن الآيات تقول لك: "أشعل الفتيل حتى تنور الجتمع"، ولذلك كانت

بداية السورة شديدة [سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَاهَا...] (1)، لأنها تدعو إلى التحرك بإيجابية وإشعال الفتيل الذي ينشر نور الله في الأرض.

#### آیات مبینات

ومن لطائف القرآن أنه ركّز على استعمال كلمة النور لوصف شرع الله تعالى، فما هي أهم خصائص النور؟ يمكننا أن نلخصها في ثلاث كلمات: الهداية - البيّنة - الكشف.

فالنور يكشف الحقائق ويبيّنها، ولذلك تكررت لفظة "بينات" و"آيات مبينات" في السورة تسع مرات. فالسورة بدأت بقوله تعالى: [.. وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءايّٰتٍ بَيّنَاتٍ] (1)، وبعد الحديث عن كل مجموعة من الآداب الاحتماعية يأتي قوله تعالى [وَيُبَيّنُ ٱلله لَكُمُ ٱلأَيَاتِ] (18) أو قوله [وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ ءايَاتٍ مُبَيّنَاتٍ...] (34) لأن هذه الأحكام هي التي ترشد المؤمنين وتبين لهم طريق الحق.

ولذلك كانت السورة التي نزلت فيها تبرئة السيدة عائشة هي سورة النور، لأن النور يكشف الحقائق ويبينها...

ولذلك أيضاً اشترطت السورة وجود أربع شهود لإقامة حد الزبي، لكي يكون هناك بيّنة، هذه البينة هي الكاشفة وهي النور..

من فضلك، اجعل هذه السورة والآداب التي تضمنتها نوراً لك في أسرتك، وحافظ على شرع الله تعالى لتنوّر به مجتمعك، وتحرّك به إلى الناس كلهم لتنشر النور في البشرية كلها.

# سورة الفرقان

سورة الفرقان (مكية)، نزلت بعد سورة يس، وهي بعد سورة النور في ترتيب المصحف وعدد آياتها سبع وسبعون آية.

#### هدف سورة الفرقان

إن سورة الفرقان تتحدث عن سوء عاقبة من يكذب بالله ورسوله وكتابه، ولذلك فإننا نرى فيها ثلاثة محاور أساسية:

- انواع التكذيب التي لقيها النبي -
- التحذير من سوء عاقبة التكذيب
  - تثبيت النبي p وأصحابه.

وكل آيات السورة تدور حول هذه المحاور الثلاث بشكل واضح، ومن هنا سبب تسميتها بالفرقان، لأنها توضح - من خلال هذه المحاور الثلاثة - كيف أن الدين والقرآن هما الفرقان بين الحق والباطل.

## تكذيب وتثبيت

نزلت هذه السورة الكريمة في وقت كان المشركون قد تمادوا في استهزائهم بالنبي ho. فجاءت آياتما تثبت النبي وأصحابه، وتكذب من يكذبونه..

لذلك نرى في أول السورة قوله تعالى [وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَاٰذَا إِلاَّ إِفْكُ ٱفْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ ءاخَرُونَ فَقَدْ جَاءوا ظُلْماً وَزُوراً ﴿ وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ] (4 – 5).

أنواع مختلفة من التكذيب، من تكذيب القرآن ووصفه بأنه [أَسَطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ] إلى تكذيب النبي  $\rho$ :

[وَقَالُواْ مَا لِهَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي ٱلأَسْوَاقِ لَوْلا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً & أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ ٱلظَّلِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَّسْحُوراً & ٱنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلأَمْشَالَ فَضَلُّواْ فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً] (7 - 9).

وبعد هذه الأنواع المحتلفة من التكذيب، يأتي تثبيت رائع للنبي  $\rho$  [تَبَارَكَ الَّذِى إِن شَاء جَعَلَ لَكَ خَيْراً مّن ذٰلِكَ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ وَيَجْعَل لَكَ خَيْراً مّن ذٰلِكَ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ وَيَجْعَل لَكَ قُصُوراً] (10).

ثم الآيات التي بعدها تبين عاقبة المكذّبين: [بَلْ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبُ اللَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيراً & إِذَا رَأَتْهُمْ مِّن مَّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَهَا تَغَيُّظاً وَزَفِيراً & وَإِذَا أُلْقُواْ مِنْهَا مَكَاناً ضَيَّقاً مُّقَرَّنِينَ دَعَوْاْ هُنَالِكَ ثُبُوراً & لاَّ تَدْعُواْ ٱلْيُوْمَ ثُبُوراً وَإِذَا أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَاناً ضَيَّقاً مُّقَرَّنِينَ دَعَوْاْ هُنَالِكَ ثُبُوراً & لاَّ تَدْعُواْ ٱلْيُوْمَ ثُبُوراً وَحِداً وَٱدْعُواْ ثُبُوراً كَثِيراً] (11 - 14).

# خذلهم شياطين الإنس والجن

وبعد ذلك تبين الآيات نوعاً أقبح من التكذيب [وَقَالَ ٱلَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءِنَا لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَلَئِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنَا لَقَدِ ٱسْتَكْبَرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْا عُتُواً كَبِيراً] (21).

فماذا ستكون عاقبتهم؟ [وَيَـوْمَ يَعَـضُ ٱلظَّلِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُـولُ لِلنَّتَنِى ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً & لَوَيْلَتَا لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذْ فُلاَناً خَلِيلاً & لَّقَدْ أَضَلَّنِى عَنِ ٱلذَّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءنِى وَكَانَ ٱلشَّيْطَنُ لِلإِنْسَانِ خَذُولاً] (27 - 29).

نعم، لقد خذلهم أصدقاء السوء، وتخلى عنهم الشيطان الذي كان يحركهم... وتماماً كالمثال السابق، يأتي بين الآيات التي تبين نوع التكذيب والآيات التي تبين عاقبته نوع من الطمأنة [أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَئِذِ خَيْرٌ مُّسْتَقَرّاً وَأَحْسَنُ مَقِيلاً]

.(24)

#### احذر هجر القرآن

ثم تأتي بعد ذلك شكوى خطيرة من كل من يهجر القرآن: [وَقَالَ ٱلرَّسُولُ لِيرَبّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُوراً] (30).

فحذار حذار من هجر القرآن، لأنه طريقك إلى الفرقان بين الحق والباطل، بين الظلمات والنور، وبين الإيمان والتكذيب.

وتكذيب المشركين ليس له حدود، فهم يبحثون عن أي سبب ممكن للتكذيب، فها هم الآن يطعنون في تنزيل القرآن على دفعات: [وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ نُزّلَ عَلَيْهِ أَلُوْ وَاللَّهُ وَحِدَةً] (32)، فيرد عليهم المولى بأروع طريقة:

[كَذَلِكَ لِنُثَبّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً]... فجمعت هذه الآية بين الرد على دعوى الكفار وتكذيبها، وبين تثبيت قلب النبي  $\rho$ ، وكل ذلك في آية واحدة...

وتستمر الآيات بنفس الطريقة التي سبق بيانها: ذكر نوع من أنواع التكذيب، ثم ذكر عاقبته وبين ذلك طمأنة للنبي  $\rho$ :

فمن أنواع التكذيب: [وَإِذَا رَأُوْكَ إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلاَّ هُزُواً أَهَلَذَا ٱلَّذِي بَعَثَ الله رَسُولاً] (41).

لذلك تثبت الآيات النبي  $\rho$  وتعده بالمساعدة وإقامة الحجة: [وَلاَ يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلاَّ جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً] (33).

ثم تحذر من مصير الكافرين: [ٱلَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أُوْلَئِكَ شَرُّ مَّكَاناً وَأَضَلُّ سَبِيلاً] (34).

# السبب الرئيسى للتكذيب

وقد يتساءل البعض: لماذا كل هذا التكذيب وهذا الافتراء؟ فتأتي الآية 42 - وهي آية محورية - لتجيب بأن سبب التكذيب هو اتباع الهوى، فإن من يتبع هواه

لا يقر بخطئه، لكنه يرمي الآخر بالخطأ [أَرَءيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً] (42).

فماذا تملك لمثل هذا النوع من الناس، الذي عبد هواه من دون الله، فألغى عقله وأفسد فطرته؟ فعلاً "أفأنت تكون عليه وكيلاً"؟؟

## ألم تر إلى ربك كيف مد الظل

وتستمر السورة على نفس السياق، (بيان أنواع تكذيب المشركين، ثم ذكر عاقبته، ثم طمأنة النبي عليه الصلاة والسلام وتثبيته)، إلى أن تصل السورة إلى ذكر الآيات الكونية لله تعالى في الكون.

ومن روعة القرآن أن السورة إذا احتوت على ذكر لآيات كونية، تتحدث عن قدرة الله تعالى في الكون، فإنها لا تكون آيات متناثرة، لكنها تناسب الجو العام للسورة، تماماً كما قلنا عن قصص الأنبياء التي تأتي في السورة لتخدم هدفها.

فماذا نرى في سورة الفرقان؟ إن الجو العام للسورة هو تكذيب النبي والسورة تحدف إلى تثبيت النبي وطمأنة قلبه، فتأتي آية كونية رائعة لتخدم هذا المعنى: [أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظّلَّ وَلَوْ شَاء لَجَعَلَهُ سَاكِناً] (45)، وهي المعنى: [أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظّلَّ وَلَوْ شَاء لَجَعَلَهُ سَاكِناً] (45)، وهي إشارة على أن من مد الظل رحمة بعباده هو قادر على أن يظلهم برحمته، ويروِّح عنهم تكذيب المكذِّبين. ففي امتداد الظل سكون واستقرار للقلوب، لركونها إلى الخالق الذي أبدع كل هذه الآيات.

## ليل الرحمة

وبعد ذلك يقول تعالى [وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاساً وَٱلنَّوْمَ سُبَاتاً وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُوراً] (47).

واحتيار الليل هنا يلقى بظلال من السكون والرحمة، ثم يقول تعالى:

[وَهُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ ٱلرِّيَّحَ بُشْرَى بَيْنَ يَدَى ْ رَحْمَتِهِ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاء مَاء طَهُوراً & لَنُحْيى بِهِ بَلْدَةً مَّيْتاً.] (48 - 49).

فنرى أن الآيات الكونية من رياح وأمطار تبشّر المؤمنين برحمة الله وتطهّرهم وتحيي قلوبهم، وكلها لتخفّف عنهم شدة الاستهزاء والتكذيب الذي يعانون منه.

#### قمة التكذيب

وبعد تكذيب الكفار بالنبي وبالقرآن، تصل بنا الآيات قبل الختام إلى نوع شديد من أنواع تكذيبهم: إنهم يكذبون بالرحمن

[وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُواْ لِلرَّحْمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُوراً] (60).

وهي قمة في سوء الأدب مع الله تعالى، فترد عليهم الآيات بطريقة رائعة: لا بإخبارهم من هو الرحمن، بل بوصف عباده: [وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ]. حتى يعرفوا الرحمن من صفاقم، وهذا من تشريف الله تعالى وتثبيته لهم، وكأنه يقول لهؤلاء الكفار المعاندين: اسألوا هؤلاء عن الرحمن...

#### عملهم من وصفه

والرد على المشركين بهذه الطريقة هو أعظم تشريف لعباد الرحمن، لأنهم يدلون على الرحمن من خلال صفاقهم.

[وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٰ ٱلأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الجَهْلُونَ وَالَّوْ سَلاَماً & وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ قَالُواْ سَلاَماً & وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَاماً & إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرّاً وَمُقَاماً & وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً & وَٱلَّذِينَ لاَ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً & وَٱلَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ ٱلله إِللَّهِ إِللَّهِ بِٱلْحَقِّ وَلاَ يَتْعُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً & وَٱلَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ ٱلله إِلاَّ مِالْحَقَ وَلاَ يَوْنَ وَمَن يَفْعَلُ ذَٰلِكَ يَلْقَ أَثَاماً & يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيلُمَةِ وَيَحْلُدْ فِيهِ يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَٰلِكَ يَلْقَ أَثَاماً & يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيلُمَةِ وَيَحْلُدْ فِيهِ مُقَالًا \$ إلاَّ مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَلِحاً فَأُوْلَئِكَ يُبَدِّلُ ٱلله سَيّئَاتِهِمْ مُهَاناً \$ إلاَّ مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَلِحاً فَأُوْلَئِكَ يُبَدِّلُ ٱللهُ سَيّئَاتِهِمْ مَتَابً \$ وَكَانَ ٱلله غَفُوراً رَحِيماً & وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحاً فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللّهُ وَكُونَ اللّهُ عَفُوراً رَحِيماً \$ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحاً فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللّهُ فَا يَتْمَ لَوْ يَرُواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَاناً \$ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ وَلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ

لَنَا مِنْ أَزْوْجِنَا وَذُرَيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً] (63 – 74)، وآية [وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً] تفيد أن تمني المسلم للقيادة أمر مطلوب ومحمود – من غير حب للرئاسة أو طمع بالدنيا – في سبيل أن يكون إماماً للمتقين وقائداً ومعيناً لهم على تقوى الله.

ومن روعة الآيات السابقة أنها وازنت بين تفوّق عباد الرحمن في العبادة، وبين حسن أخلاقهم. فترى فيها تسلسلاً واضحاً: صفة عبادة ثم صفة خلق، وهكذا إلى آخر السورة، لتوحي أن المؤمنين الذين يستحقون صفة عباد الرحمن هم الذين لا يفصلون بين العبادة والأخلاق.

أما أنتم يا من كذبتم بالرحمن، فاسمعوا قول الله تعالى في ختام السورة: [قُل مَا يَعْبَوُّا بِكُمْ رَبِّى لَوْلاً دُعَاؤُكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاماً] (77).

وهكذا نجد آيات سورة الفرقان دائماً: فرقاناً بين الحق وأهله وبين الباطل وحزبه. وفرقاناً بين نعيم المؤمنين وتثبيت الله تعالى لهم وبين جحيم المكذبين وتقديدهم بنزول العذاب الأليم.

# سورة الشعراء

سورة الشعراء (مكية)، نزلت بعد الواقعة، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة الفرقان وعدد آياتما مئتان وسبع وعشرون آية.

## بلّغوا عنى ولو آية

وتدور سورة الشعراء حول أهمية توصيل الرسالة إلى الناس بأحسن الوسائل  $\rho$  المؤثرة. ففي عهد سيدنا موسى كانت هذه الوسيلة هي السحر، وفي عهد النبي كانت الشعر والشعراء (ومن هنا اسم السورة).

نزلت هذه السورة في أكثر وقت كان المسلمون فيه بحاجة إلى تعلّم فن الإعلام وتوصيل الأفكار: مع بداية مرحلة الدعوة الجهرية، وخاصة بعد وقوف النبي على جبل الصفا وإعلان الإسلام لأول مرة في مكة كدعوة علنية... وبذلك تكون رسالة السورة واضحة في بيان أهمية الإعلام وحسن توصيل الأفكار في نشر الدعوة.

## خطورة الكلمة المسموعة

والإعلام سلاح ذو حدين، فهو إما أن يستخدم في تضليل الناس وإما أن يستخدم في هدايتهم، ولذلك ختمت السورة بقوله تعالى:

[وَٱلشُّعَرَاء يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ ﴾ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِى كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ﴾ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ﴾ إِلاَّ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَذَكَرُواْ ٱلله كَثِيراً وَٱنتَصَرُواْ مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمْ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَى مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ] (224 - 227).

فالشعراء في عصر النبي  $\rho$  – أو الإعلاميون بلغة العصر – قد يكونون سبباً لإغواء الناس وصدّهم عن سبيل الله، وقد يكونون منابر للهدى وإيصال كلمة الحق إلى الناس. ولذلك لا بد للدعاة إلى الله أن يمتلكوا هذه الأداة المهمة في توصيل الأفكار (والتي تتغير بحسب مقتضيات العصر) ويستخدموها لنشر الإسلام بأفضل الطرق.

# مفاتيح القلوب

وكما رأينا في كل سور القرآن، فإن قصص الأنبياء الواردة في السورة تخدم هدف السورة. فحين تحدثت السورة عن سيدنا موسى عليه السلام، بينت كيف كان يخشى ألا يؤثر في الناس بصورة جيدة فقال [وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلاَ يَنطَلِقُ لِسَانِى فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هَرُونَ] (13). وكل قصص الأنبياء التي جاءت في السورة كانت تركّز على حوار النبي مع قومه.

وهذا ما نحده في قصص موسى وإبراهيم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب عليهم السلام، حيث نرى التركيز على "قال وقالوا"... آيات رائعة في أسلوب الحوار لتهيء النبي عليه الصلاة والسلام لبداية مرحلة الدعوة الجهرية، التي أعلنت عنها الآية 214 بوضوح: [وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلأَقْرَبِينَ].

# من روائع الحوارات الإعلامية

وعلى سبيل المثال، نرى في حوار سيدنا موسى مع فرعون أساليب رائعة للحوار.

[فَقُولا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرِعِيلَ ﴾ قَالَ أَلَمْ نُرَبّكَ فِينَا وَلِيداً وَلَبِشْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ وَفَعَلْتَ فَعْلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ فَعْلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ فَعْلَتَكَ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَلْفِرِينَ] (16-19) تممة صعبة يوجهها فرعون إلى موسى، فماذا يكون جواب الدعاة إلى الله في مثل هذه الظروف؟ [قَالَ فَعَلْتُهَا إِذاً وَأَنَا مِنَ يكون جواب الدعاة إلى الله في مثل هذه الظروف؟ وقالَ فَعَلْتُهَا إِذاً وَأَنَا مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبّي حُكْماً وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ] (20-21).

فأغلق باب التهمة بما حصل في الماضي، ثم انتقل من الدفاع إلى الهجوم في قوله: [وَتِلْكَ نِعْمَةُ تَمُنُّهَا عَلَىَّ أَنْ عَبَّدتَّ بَنِي إِسْراءيل] (22).

وينتهي تبادل الاتحامات ليبدأ الحوار الدعوي. اسمع معي الآيات:

[قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ & قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَا وَ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُمْ مُّوقِنِينَ] (23-24).

[قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ & قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءابَائِكُمُ ٱلأَوَّلِينَ] (25-26).

[قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِى أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ] (27-28).

فنرى أن سيدنا موسى استرسل في الجواب على سؤال [وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ] (كَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ فنرى أن يبالي بالتفاهات التي صدرت من فرعون بعد السؤال الأول.

# الإعلام في قصة موسى

وفي نفس القصة، نرى حرص سيدنا موسى على التأثير على الناس بأفضل طريقة ممكنة، فيقول لفرعون:

# [قَالَ أُولَوْ جِئْتُكَ بِشَىء مُّبِينِ] (30).

فماذا كانت هذه الوسيلة؟ إنها السحر، الذي كان أفضل وسيلة للتأثير في الناس في عهد سيدنا موسى كما قلنا (تماماً كدور الشعراء في عهد النبي  $\rho$  أو كدور الإعلاميين في عصرنا).

ونرى تركيز الباطل أيضاً (فرعون وجنوده) على إعلام الرأي العام في قوله تعالى [قَالُواْ أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَٱبْعَثْ فِي ٱلْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ] (36) فهم يريدون لهذه المواجهة أن تكون علنية [وقيل لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُمْ مُجْتَمِعُونَ] (39).

#### سيدنا إبراهيم والحوار الدعوي

وفي قصة سيدنا إبراهيم، نرى أسلوباً آخر في الحوار تعلمنا إياه السورة. فهو بدأ بالحوار العقلاني في مواجهتهم في قوله.

[قَالَ هَالَ هَالُ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَادُعُونَ ﴾ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ]

(73-72). فلما كان ردهم ضعيفاً قال: [قَالَ أَفَرَءِيْتُمْ مَّا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ﴾ أَنتُمْ وَءابَاوُكُمُ ٱلأَقْدَمُونَ ﴾ فَإِنَّهُمْ عَدُوُّ لِي إِلاَّ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ] (75-77)

وعندما يذكر سيدنا إبراهيم ربه حل وعلا، يستفيض في ذكر صفات الله تعالى، وعندما يذكر سيدنا إبراهيم ربه حل وعلا، يستفيض في وَيَسْقِينِ ﴾ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ اللهِ يَعْفِينِ ﴾ وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴾ وَٱلَّذِي يَوْمَ اللهِ يَعْفِينَ ﴾ وَٱلَّذِي يُحِيينِ ﴾ وَٱلَّذِي أَطْمَعُ أَن يَعْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِين] (78-82).

#### بيان القرآن

ولأن القرآن هو محور دعوة النبي  $\rho$ ، فإننا نرى الآيات التي تحدثت عن القرآن في السورة تركز على بيان القرآن وأهميته في التأثير في الناس. فمن البداية نرى قوله تعالى [تِلْكَ ءايَّتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ] (2).

وفي أواخر السورة، وبعد قصص الأنبياء، يأتي قوله تعالى: [بِلِسَانٍ عَرَبِيّ مُّبِينِ] (195).

ولا بد للغة الخطاب والتأثير أن تكون ملائمة للحو الذي يعيش فيه الناس، مهما كانت قيمتها، لذلك نرى في السورة قوله تعالى: [وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ & فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ] (198–199).

فآيات السورة واضحة أشد الوضوح في إرشاد المسلمين والدعاة إلى الله، في كل زمان ومكان، إلى استخدام أفضل الأساليب وأوضحها في الدعوة.

# الإعلام الرباني

فعندما تقرأ أخي المسلم سورة الشعراء، تذكر دائماً أن الإعلام ينبغي أن يكون من وسائل الدعوة إلى الله، لا أن يستخدم في الترويج للمعاصى والفتن

وسميت السورة باسم الشعراء، لكي نستخدم أفضل وسائل نشر الدعوة، ولئلا نستخدم الوسائل ذات الحدين في معصية الله بل نستخدمها في طاعته ومن ذلك الإعلام... وليكون قدوتنا في ذلك الأنبياء سيدنا إبراهيم وموسى عليهما السلام. وسيدنا محمد صلى الله عليه في طريقة حوارهم الراقية المؤثرة في هداية الناس..

# سورة النمل

سورة النمل (مكية)، نزلت بعد سورة الشعراء، وهي بعدها أيضاً في ترتيب المصحف. عدد آياتها 93 آية.

## سورة التفوق الحضاري

سورة النمل تتحدث عن التفوق الحضاري، وأهمية أن يمتلك المسلمون معالم حضارية قوية من العلم والتكنولوجيا والقوة المادية والقوة العسكرية، ليستخدموها في نصرة دين الله تعالى. فهذه السورة تخاطب الذين يفهمون الإسلام على أنه صلاة ركعتين وبكاء العينين وحفظ القرآن فقط... هذه الأشياء – على أهميتها – لا بد أن تقترن بأسباب قيادة الدنيا وإدارة الأرض وفق منهج الله. وليس هذا فحسب، بل إن تفوق المسلمين الحضاري وتقدمهم العلمي والتكنولوجي يفيد في الدعوة ويؤثر في الآخرين أضعاف أضعاف ما يؤثر فيهم كلام شخص عادي أو فاشل في حياته العملية أو راسب في امتحاناته... هذه السورة تقول لنا باختصار: يا أمة محمد، لن يكون لكم احترام ودور مميز بين الأمم دون أن يكون لكم تميز حضاري، ودون أن يكون لكم عصركم وتبرعوا بها.

وهكذا نرى أن كل سورة توجّه رسالة واضحة للمسلمين لتكمل سور القرآن في عرضها للمنهج الرباني، مما يشعرنا بترابط القرآن وتماسك سوره. فبعد أن كانت رسالة سورة الشعراء: "اهتموا بالإعلام"، أتت سورة النمل لتوجه رسالة مماثلة: "اهتموا بالتفوق الحضاري"، وكلاهما يخدم نفس الهدف: أهمية التفوق والأحذ بالأسباب الدنيوية في تميز المسلمين وتأثيرهم على الآخرين..

#### المؤسسة الناجحة

وكان رمز التفوق الحضاري في هذه السورة: سيدنا سليمان عليه السلام، ومملكته التي جمعت بين الإيمان والنجاح في الحياة، هذه المؤسسة هي أشبه ما تكون بلغة اليوم: شركة عالمية متعددة الجنسيات، توظف ضمن جهازها الإداري جنسيات مختلفة، من الجن والإنس والطير والنمل والوحوش... فلنتأمل عناصر التفوق الحضاري في مملكة سيدنا سليمان، وكيف أن تفاصيل القصة وجزئياتها تعطينا معنى مهماً وأبعاداً جديدة للتفوق الحضاري والنجاح في الحياة:

# 1. استشعار قيمة العلم

[وَلَقَدْ ءاتَيْنَا دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْماً...] (15) فلا تفوق من غير علم، ولا يمكن للطالب المسلم أن يخدم الإسلام إلا إذا كان متفوقاً في مدرسته وجامعته، لأن ذلك من صميم الإسلام.

# [وَقَالاً ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِي فَضَّلَنَا عَلَىٰ كَثِيرٍ مَّنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ] (15).

فضلهم بماذا؟ طبعاً بالعلم، ورزقهم ميزة هامة أخرى، وهي الاعتزاز به وإدراك قيمة هذه النعمة وحمد الله عليها. فالأمة التي يغش طلابها في الامتحانات ويكون كل همهم نيل الشهادات لا تدرك قيمة العلم، ولا يمكن لهكذا أمة أن تنهض وتنافس باقي الأمم..

## 2. توريث الأجيال

[وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ] (16)، حتى لا يقف النجاح عند جيل معين. ولا بد من وجود أجيال ترث النجاح وتحافظ عليه لضمان استمرار التفوق وتراكم الخبرات داخل المؤسسة الواحدة.

## 3. إتقان اللغات

[... وَقَالَ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلَمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ...] (16) وهذه الميزة تتيح التعامل مع الآخرين والتفاعل معهم.

# 4. توفر الإمكانيات

# [... وَأُوتِينَا مِن كُلّ شَيْء إِنَّ هَلْذَا لَهُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْمُبِينُ] (16).

فأوتيت هذه المملكة الإمكانيات والموارد الطبيعية والبشرية، ولم تقتصر على ذلك بل اجتهدت في الحفاظ على هذه الموارد وتطويرها.

#### 5. حسن الإدارة

[وَحُشِرَ لِسْلَيْمَانَ جُنُودُهُ...] (17) تخيل هذه المملكة العظيمة، شركة متعددة الجنسيات، أو متعددة الكائنات، فيها الجن والإنس، فيها الطيور والوحوش، فيها من كل المخلوقات [مِنَ ٱلْجِنّ وَٱلإِنْس وَٱلطّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ] (17). وكلمة "حشر" هنا تبين عدد الجنود الكبير وتنوعهم. أما التنظيم الدقيق وتوزيع الأعمال فنراه في قوله تعالى [فَهُمْ يُوزَعُونَ] (17)، فالكل يؤدي عمله المطلوب منه، الذي هو ضمن اختصاصه وإمكاناته.

#### 6. التدريب

[حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِى ٱلنَّمْلِ...] (19) ما علاقة هذه الرحلة إلى وادي النمل بسليمان وجنوده وتنظيم مملكتهم؟

إن هذه الشركة تدرب أفرادها، حيث يأخذهم سليمان ليدربهم ويتنقل بهم في الأرض، فكان أن وصفت لنا الآية الكريمة جانباً من تدريبهم، عندما وصلوا خلال جولتهم إلى وادي النمل، وحصل ما هو معلوم من حوار النملة مع قومها: [.. قَالَتْ نَمْلَةٌ يَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ] (18).

## 7. الانضباط والحزم

ونتابع مع قصة سليمان، لنلاحظ تنظيم المؤسسة الدقيق والحزم في التعامل مع الأفراد. فخلال كل اجتماع، يتم تفقد الحضور والغياب: [وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِى لاَ أَرَى ٱلْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْغَائِينَ & لأَعَذّبَنّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لأَذْبَحَنّهُ

أَوْ لَيَأْتِيَنَّى بِسُلْطَن مُّبِينٍ ] (20-21) فسليمان عليه السلام لم يسأل عن الهدهد فقط بل تفقّده، مما يدل على دقة النظام في المملكة. ومع أن الهدهد جندي صغير ولن يؤثر في قوة الجيش، لكن غيابه يخل بالانضباط وينبغى أن يقابل بالحزم.

# 8. انتماء الأفراد للرسالة

ويظهر في قصة سليمان انتماء أفراد الشركة وموظفيها للرسالة وشعورهم بقضيتها تماماً كالقائد. فالهدهد طار من فلسطين إلى اليمن ليحضر معلومات عن مملكة تسجد للشمس من دون الله، ليقف أمام الملك دون حجل ويقول له: [أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ...] (22) وقد درس الموقف جيداً وأحضر معلومات يقينية ودقيقة: [... وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينِ] (22).

ويتابع الحديث عن المملكة التي رآها:

[إِنّى وَجَدتُ ٱمْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلّ شَيْء وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ & وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱلله وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱلله وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لاَ يَهْتَدُونَ ] (23-24) فهو لم يتصرف كموظف فصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لاَ يَهْتَدُونَ ] (25) فهو لم يتصرف كموظف عادي بل أحس أنه مسؤول عن مهمة الشركة وقضيتها وهدفها، إلى أن يقول بكل عيرة وألم: [ألاَّ يَسْجُدُواْ لله..] (25).

ثم يتذكر أنه قال عن الملكة أن لها [عَرْشٌ عَظِيمٌ]، فيستدرك كلامه ويقول [الله لا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيم] (26).

يا ليت لو أن عندنا في أمة محمد ألف هدهد، في إيجابيته وانتمائه لأمته وشعوره بالمسؤولية تجاهها...

# 9. الدقة في نقل الأخبار والتحقق منها

وتتابع الآيات لتنقل لنا حوار سليمان الممتع مع الهدهد: [قَالَ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَلْدِبِينَ..] (27). أي أن الأخبار التي تأتي تؤخذ للتحليل والاختبار، مع أن الهدهد قال لسيدنا سليمان قبل هذا: [وَجِئتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ

يَقِينٍ]، لكن لا بد للشركة الناجحة من تصفية المعلومات والتأكد من صحتها قبل أخذ القرار: [ٱذْهَب بُّكِتَابِي هَلْذَا فَأَلْقِهْ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَٱنْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ..] (28) فيقوم سيدنا سليمان بتجربة مع هؤلاء القوم... أي علوم هذه؟ وأي تنظيم هذا؟ يا أمة محمد تعلموا من مملكة سليمان كيف يكون النجاح...

## الشورى وقود التفوق

وفي الناحية المقابلة، نرى مؤسسة متفوقة أيضاً: مملكة بلقيس. وسبب نجاحها هو استخدام الشورى بين قومها، فهي لا تقوم بأي خطوة قبل أن تشاركهم في أخذ القرار:

[قَالَتْ يَأَيُّهَا ٱلْمَلاُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّىٰ تَشْهَدُونِ] (32).

ورغم أن الملكة لم تكن على دين الله تعالى، لكنها استعملت عاملاً مهماً من عوامل النجاح الإداري، وهو الشورى وتقبل الرأي الآخر... فماذا قالوا لها؟ [.. نَحْنُ أُوْلُواْ قُوَّةٍ وَأُولُوا بَأْسٍ شَدِيدٍ وَٱلأَمْرُ إِلَيْكِ فَٱنظُرِى مَاذَا تَأْمُرِينَ] (33).

فليس لهم رأي، وهم بخلاف الهدهد الذي كان له رأي يعتز به وقضية يجادل من أجلها. قارن بالله عليك بين جيش فيه من يقول [أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ..] والتي هي أساس الشورى وأساس النصر، وبين جيش فيه من يقول [وَٱلأَمْرُ إِلَيْكِ فَٱنظُرِى مَاذَا تَأْمُرِينَ].

# حضارة ربانية

وتحاول ملكة سبأ أن تختبر صدق سليمان في دعوته، [وَإِنَّى مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ] (35) لكنه غضب وقال: [أَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ فَمَا ءاتَّنِى ٱلله خَيْرٌ مّمًا ءاتَّكُمْ] (36).

لأنه صاحب رسالة ربانية لا يريد جمع المال من ورائها، وليس أخذه بأسباب

النجاح والتفوق الحضاري من أجل إخضاع الأمم ونهب ثرواتها، بل هدفه من وراء ذلك كله هو إيصال رسالة الله للناس كلها...

#### التفوق التكنولوجي

ومملكة سليمان تملك قوة عسكرية لا مثيل لها [ٱرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَّهُم بِجُنُودٍ لا قَبِلَ لَهُمْ صَاٰخِرُونَ] (37).. نستشعر بِجُنُودٍ لا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنُحْرِجَنَّهُم مَنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صَاٰخِرُونَ] (37).. نستشعر في هذه الآية عناصر التفوق الحضاري التي تميزت بها مملكة سليمان، من إدارة عالية وعلوم وقوة عسكرية، إضافة إلى عامل مهم جداً، وهو العامل الذي سبّب الانبهار الحضاري وإسلام ملكة سبأ...

#### سبقها عرشها

عندما علم سليمان بقدوم الملكة للتفاوض معه، طلب من جنوده الإتيان بعرشها [قَالَ يَأْيُّهَا ٱلْمَلاُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ] (38)، ويقوم جنديان من هذا الجيش الرائع: عفريت من الجن، ورجل أوتي علماً بالكتاب، وكلاهما يتنافس في سرعة إحضار العرش إلى الملك. أي تكنولوجيا وأي علم وأي أداء مبهر؟ لقد سيطرت هذه المملكة المؤمنة بتفوقها على الأرض كلها...

وتدخل ملكة سبأ لتفاجأ بسؤال: [أَهَكَذَا عَرْشُكِ] (42) فتحيب بذكاء: [قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ] (42) بشكل دبلوماسي ومبهم، لكي لا تقول أنها لم تعرف عرشها الذي تغير عليها بعض الشيء، وبالمقابل كي لا تجزم أنه عرشها فتكذب... وهنا بدأت الدهشة والإعجاب يؤثران في قلبها تأثيراً بالغاً فأصبحت مهيأة لقبول الإيمان.

# أسلمت بسلطان العلم

ونصل إلى آية محورية (44)، هي آخر آية في قصة سليمان، وتلخص لنا هذه الآية محور القصة وهدفها.. اسمعها معي وعشها بقلبك وعقلك:

[قِيلَ لَهَا ٱدْخُلِي ٱلصَّرْحَ فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتْهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا].

فقد كان القصر على الماء، ومدخله مغطى بالزجاج الشفاف، فرفعت ثيابها خوفاً من البلل.

[قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوارِيرَ] إنها تكنولوجيا غير عادية، أوصلتهم إلى بناء قصر زجاجي فوق الماء، متناهي الدقة بحيث يعتقده الناس ماءً. فلما أعجزها هذا التفوق الحضاري والعلمي، أعلنت إسلامها: [قَالَتْ رَبّ إِنّى ظَلَمْتُ نَفْسِى وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ للله رَبّ ٱلْعَلَمِينَ].

#### فرعون والانبهار الحضاري

والملاحظ أن قصة موسى أتت بشكل مختصر في سبع آيات قبل قصة سليمان، ونرى في هذه الآيات تكذيب فرعون وقومه لرسالة موسى عليه السلام: [فَلَمَّا جَاءتْهُمْ ءايّتُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَلَاا سِحْرٌ مُّبِينً] (13).

فرفضوا الرسالة لأن سيدنا موسى لم يكن معه عناصر التفوق الحضاري الذي كان متاحاً لسيدنا سليمان، وفي ذلك إشارة إلى انبهار الناس بالتفوق والعلم، وسيرهم وراء من يملك أسس التفوق الحضاري والقوة العلمية.

# عناصر التفوق الحضاري

فإذا أردنا تلخيص عناصر وأسباب التفوق الحضاري في السورة، يمكننا أن نذكر ما يلي:

- الهدف السامي: وهذا ما نراه بوضوح في قول سليمان [رَبّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعُمْتَ عَلَىً] (19)، وقوله: [هَلْذَا مِن فَضْلِ رَبّي لِيَبْلُونِي أَعْمُتُكُو أَمْ أَكْفُرُ]. وكان شكر سيدنا سليمان على هذه النعم بتسخيرها لنشر الإيمان في الأرض كلها..
- العلم: [وَلَقَدْ ءاتَيْنَا دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْماً] (15) ولا حضارة بغير علم وتفوق علمي والأهم من ذلك، استشعار قيمة العلم...
- التكنولوجيا المتطورة والمبهرة: [فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتْهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا

قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَوَّدٌ مِّن قَوارِيرَ..] (44).

- القوة العسكرية الشديدة: [ٱرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَّهُم بِجُنُودٍ لاَّ قِبَلَ لَهُمْ بِهَا..] (37).
- شعور الأفراد بالمسؤولية: وهذا قد ظهر واضحاً في موقف الهدهد ورحلته الدعوية إلى مملكة سبأ.

كم وسيلة تمتلك أمتنا من هذه الوسائل؟ وأين هو دورك يا قارئ القرآن حتى تبنى أمة ناجحة ومتفوقة كأمة سليمان...؟

## سلطان الله أعظم

ومن روعة القرآن في عرض سنن التفوق الحضاري، أن سورة النمل - برغم تركيزها على المقومات والأسباب المادية للنصر - قد استعانت بأمثلة كلها معجزات: من هدهد يتكلم ويجادل، إلى نملة حكيمة توجه قومها، وخلال ذلك كله قول سيدنا سليمان: "علمنا منطق الطير"... وحتى في آخر السورة ترى قوله تعالى [وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقُولُ عَلَيْهِم أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ ٱلأَرْضِ تُكَلّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُوا بِنَايَٰتِنَا لاَ يُوقِنُونَ ] (82).

وهكذا يتواصل الحديث عن المعجزات في السورة، لماذا؟

حتى لا نكون ماديين في تعاطينا مع أسباب التقدم والتفوق الحضاري. وكأن السورة تقول لنا: إياكم أن ينسيكم التفوق الحضاري إرتباطكم بالله تعالى ويقينكم أنه هو صانع النصر، وأن هناك مقومات إيمانية وغيبية للتفوق غير التي أتت في السورة.

# أإله مع الله...؟

ثم تنتقل السورة فجأة من الحديث عن التفوق الحضاري إلى الحديث عن قدرة الله في الكون، حتى لا نغتر بحضارتنا فننسى ربنا ونعيش حضارة مادية بلا روح كحضارة الغرب. فتأتى آيات رائعة تخاطب القلب البشري وتهزه ليفيق من غفلته

ويتعرف على ربه:

[قُلِ ٱلْحَمْدُ لله وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَى ءالله خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ & أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاء مَاء فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاء مَاء فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَّعَ ٱلله بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ] (59- بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَّعَ ٱلله بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ] (60- 60). الجمال والتنظيم في حلق الكون يفوقان أي تفوق حضاري... [أمَّن جَعَلَ اللهُ مَل وَالبَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزاً اللهُ مَل وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزاً أَعْلَمُونَ] (61).

وحتى لا تغتر بقوتك أيها الإنسان: [أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَحْشِفُ ٱلسُّوء وَيَجْعَلُكُمْ حُلَفَاء ٱلأَرْضِ أَءَلَهُ مَّعَ ٱلله قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ] (62).

[أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَءَلَهُ مَّعَ ٱلله تَعَالَى ٱلله عَمَّا يُشْرِكُونَ & أَمَّن يَبْدَأُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاء وٱلأَرْضِ أَءَلَهُ مَّعَ ٱلله قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ] يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاء وٱلأَرْضِ أَءَلَهُ مَّعَ ٱلله قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ] 64-63).

وبذلك يتحقق التوازن بين التفوق الحضاري وبين الإيمان بمالك الكون وصاحب القدرة.

#### لماذا "النمل"؟

ومع أن النمل ذكر في السورة في آية واحدة فقط، لكن سورة التفوق الخضاري كان اسمها سورة النمل، فلماذا؟

إن مملكة النمل هي نموذج للتفوق حضاري في أمة من أمم الحشرات، فهم يملكون كل أسباب التطور، من بناء بيوت المؤن، إلى تنظيم الجيوش وتقسيم أبواب الدخول والخروج، حتى أنهم يستعملون التكييف المركزي داخل مساكنهم... أمة منظمة تفوقت على أقرانها بالعلم والتكنولوجيا حتى استحقت أن تذكر في القرآن الكريم كنموذج يحتذى في التفوق الحضاري..

والناس عادة يستصغرون النمل، لذلك ضرب الله لنا بهم مثلاً، وأمرنا أن

نقتدي بهم، حتى يتردد في ذهنك كلما قرأت السورة، أن هذه الحشرة الصغيرة الضعيفة قد وصلت إلى هذا التطور، وحتى تتذكر أن النملة قد تفوقت على غيرها من الحشرات، فلم تترك أيها المسلم غيرك من الحضارات يتفوق عليك؟

#### حكمة النملة وإيجابيتها

ومن لطائف القرآن، أن الآية المحورية في السورة (أي الآية التي ذكر فيها خطاب النملة لقومها) احتوت على إشارات حضارية رائعة... كلها نتعلمها من النملة الصغيرة.

يقول تعالى: [حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِى ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَلِكِنَكُمْ لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَلْنُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَلْنُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَسْعُرُونَ ] (18).

فهي قد وقفت تخاطب الجموع يإيجابية، ولم تمرب مع أنها عرضت نفسها لخطر الموت تحت أقدام الجنود، وكان حرصها وغيرتما على قومها أولى عندها من حياتما. وليس هذا فحسب، بل إن خطابها احتوى على إشارات رائعة في فن القيادة والإدارة، فهي قد:

- وجهت التصرف الصحيح قبل التحذير وبيان الخطر حتى لا تتخبط الجموع ببعضها [ٱدْخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ].
- ثم عرضت المشكلة وبينت الخطر [لا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ] والناس في ساعات الخطر يتصرفون بغير تفكير، مما قد يؤدي إلى المزيد من الأضرار. فكان لا بد للقائد الناجح من إعطاء الحل والمخرج قبل بيان المشكلة، حتى يسمع الناس توجيهاته وهم في حالة نفسية تسمح لهم بتلقي الأوامر وتنفيذها..
- حذرتهم من خطورة التراخي بأن يأمنوا على أنفسهم من سليمان، لأنهم يعرفون صفاته، ولأن سمعته عند النمل حسنة. لذلك أكدت على أن المؤمنين

لا يمكن أن يظلموا أو يعتدوا عن قصد، وهذا ما نراه في قولها [وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ].

أرأيت الآن لماذا تبسم سليمان ضاحكاً من قولها؟ ولماذا كانت هذه النملة الصغيرة مثلاً يحتذى في فن القيادة عند الأزمات، والذي هو عنوان التفوق الحضاري...؟

# سورة القصص

سورة القصص (مكية)، وبعضها نزل أثناء الهجرة، نزلت بعد سورة النمل، وهي بعدها أيضاً في ترتيب المصحف. وعدد آياتها 88 آية.

#### لحظاتها حرجة

نزلت بعض آیات السورة في الوقت الذي کان النبي  $\rho$  مهاجراً من مکة إلى المدينة، الذي کان حزيناً لفراق مکة حتى أنه خرج منها وعیناه تدمعان، وهو یقول: "الله يعلم أنّكِ أحبّ البلاد إلى قلبى، ولولا أن قومكِ أخرجونى ما خرجت".

في مثل هذه الظروف، نزلت السورة لتوجه للنبي والمؤمنين من بعده رسائل دعوية هامة.

#### تجربة نبي

إن المحور الأساسي في سورة القصص هو قصة موسى عليه السلام، والتركيز على جوانب محددة من قصته: مولده، رميه في البحر، نشأته في قصر فرعون، خروجه من مصر إلى مدين وزواجه من ابنة شعيب، ثم عودته إلى بلده بعد عشر سنين وانتصاره على فرعون. والسورة كلها تعليق على هذه القصص وعلى قصة أخيرة هي قصة قارون. والملاحظ أن سورة القصص هي السورة الوحيدة في القرآن التي ركّزت على مولد موسى ونشأته وخروجه إلى مدين، بينما لم تركز على بني إسرائيل ومشاكلهم مع موسى كما في باقي السور. فما هو هدف السورة؟ وما علاقة هذه الأحداث من قصة سيدنا موسى بهجرة سيدنا محمد  $\rho$ ؟

إن السورة تقول للنبي P، وهو لا يزال خارجاً من مكة، أنك ستعود إليها يا رسول الله منتصراً بعد أن حرجت منها متخفياً.

وفي السورة مقابلة بين وعد الله تعالى لأم موسى في الآية (7): [إنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ] (القصص 7) ووعد الله تعالى للنبي  $\rho$ : [إنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ] (القصص 85).. فقصة موسى عليه السلام في السورة تبدأ من الآية 7 بوعد الله تعالى لأم موسى الذي تحقق في آخر القصة، ليأتي وعد رباني آخر من الله تعالى أنه سيعيد النبي عليه الصلاة والسلام إلى مكة منتصراً رغم أنه خرج منها مهاجراً متخفياً، مع استعمال نفس الكلمة في الوعد: (لرادك). وكأن المعنى: أن الذي صدق وعده مع موسى وأمه، سيعيدك إلى مكة فاتحاً منتصراً.

فهدف سورة القصص هو الثقة بوعد الله، واليقين بأنه متحقق لا محالة، مهما طالت المدة أو صعبت الظروف.

#### وعد بوعد

ونشير هنا إلى ملحوظة هامة جداً، وهي أن سيدنا موسى عليه السلام ترك مصر ثماني سنين وزادها سنتين من عنده (بعد أن تزوج من ابنة شعيب في مدين الذي قال له [إنّى أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَىَّ هَاتَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِى ثَمَانِىَ الذي قال له [إنّى أُريدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَىَّ هَاتَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِى ثَمَانِى الذي قال له قَالْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِندِكَ] (27)). فأكمل بذلك عشر سنين ليعود إلى مصر ثانية.

والنبي  $\rho$  دخل مكة فاتحاً منتصراً بعد ثماني سنوات من الهجرة، بينما نرى أن الرسالة تمت في السنة العاشرة.. إنها نفس الوعود، تحققت في نفس المدة تماماً، وتحت نفس الظروف الصعبة. فسيدنا موسى خرج من مصر [خَائِفاً يَتَرَقَّبُ] وقال له أحد أهل المدينة [إِنَّ ٱلْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ]، وسيدنا محمد  $\rho$  خرج من مكة مهاجراً في الليل، بعد أن ائتمر به الكفار ليقتلوه.

إن تشابه الأحداث يضعنا تحت سؤال: هل نحن واثقون بنصر الله؟ فالله تعالى قد وعدنا بالنصر والتمكين: [وَعَدَ الله اللّذِينَ ءامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا السَّتَخْلَفَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ اللّذِي الرّتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدّلَنَّهُمْ مّن بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي اللّذِي الرّتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدّلَنَّهُمْ مّن بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي اللّذِي النور، 55). هذا الآية وعد من وعود الله تعالى، تشبه تماماً [إنّا رَادُوهُ إلَيْك] (7) و [إنّ اللّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءانَ لَرَادُكَ إلَىٰ مَعَادٍ] (85) في كونما من عند الله، وأنما متحققة لا محالة كما تحققت هذه الوعود، (وإن طالت المدة لثماني أو عشر سنين أو أكثر). فهل ستمتلئ قلوبنا بوعد الله بعد قراءتنا لسورة القصص؟

#### ضريبة الدعوة

لكن تحقق وعد الله تعالى مرتبط بتضحية ومجاهدة من الدعاة أنفسهم، ولذلك أشارت السورة إلى انتقال مكان الدعوة، كما في قصة موسى عليه السلام وسيرة النبي  $\rho$ ، ويتحلى ذلك بوضوح في قوله تعالى [وَقَالُواْ إِن نَّتَبِعِ ٱلْهُدَىٰ مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضَنَا] (57).

فطريق الدعوة إلى الله ليس طريقاً سهلاً، لأنه مليء بالتضحيات وترك الأوطان، لكن آخره نصر وعزة إن شاء الله.

#### إرادة الباطل وإرادة الله

تعالوا نعيش سوياً مع سورة القصص لنتعلم الثقة بوعد الله: في الآية الثالثة كان الحديث إلى المؤمنين فقط لأنهم هم الذين يثقون بوعد الله: [نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبًا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ].

لتأتى بعدها الآية الخامسة بالوعد الرائع:

[وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ].

ويأتي وعد أعظم من ذلك: التمكين: [وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَنُرى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَّا كَانُواْ يَحْذَرونَ] (6)

فتلك كانت إرادة فرعون، وهذه إرادة الله... فهل سيتحقق وعده سبحانه؟

#### أم موسى والتغيير

وبعد الآيات التي صوّرت ظلم فرعون وجنوده، وآيات الوعد الربابي بالنصر والتمكين، تأتينا الآية السابعة بأمر عجيب: [وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ] (7) فكأن هذه الآية هي بداية تحقيق الوعد، كيف؟

فالسورة - بعد أن أشارت إلى علو فرعون وتجبّره وإلى حتمية التغيير -انتقلت إلى جو مختلف تماماً: أم ترضع ابنها. فما العلاقة؟ إن في ذلك إشارة بأن النصر يبدأ بأمهات تربى أطفالها، وترضعهم - مع الحليب - التمسك بهذا الدين، والثقة بوعد الله. واللطيف أن الآية لم تقل لأم موسى (فإذا خفت عليه فخبئيه) أو (فاحضنيه)، بل قالت لها [فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱليَمَّ] (7)، وكأن المعنى: إلقيه في اليم وثقى بوعد الله، لماذا؟ لأنه يقول [إنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ] (7). قصة مولد أمة، بدأت بطفل يرمى في البحر، وأم واثقة من وعد الله لها.

# دور المرأة في نصرة الدين

وسورة القصص تسلط الضوء بشكل واضح على دور المرأة في نصرة هذا الدين. فالمحاور الرئيسية في السورة والأشخاص الأساسيون الذين ساعدوا موسى عليه السلام في تأدية دوره كنّ أربع نساء، أولهن أم موسى [وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمّ مُوسَىٰ]. التي حمته بتصرفها الواثق بوعد الله لها..

ثم دور أحت موسى [وَقَالَتْ لأُخْتِهِ قُصّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبِ وَهُمْ لأ

يَشْعُرُونَ ﴾ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ أَهْل بَيْتِ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ & فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمَّهِ] (11 - 13). إنه دور الأخت التي أعادت موسى عليه السلام إلى أمه. والثالثة هي زوجة فرعون [وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّةُ عَيْنِ لِّي وَلَكَ لاَ تَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً (9). والرابعة هي بنت شعيب التي تزوجها: [فَجَاءتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاء قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا] (25). لا بل أها هي التي أوحت لأبيها بهذه الفكرة [قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَأْبَتِ ٱسْتَجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَن ٱسْتَجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ] (26).. إنهن أربع نساء كان لهن دور محوري في حياة سيدنا موسى عليه السلام بعون وتوفيق من الله تعالى..

وإن كان هناك أربع نساء ساعدن سيدنا موسى في حياته وفي دعوته، فإننا نرى في حياة سيدنا محمد أدواراً مهمة للعديد من النساء، كالسيدة حديجة رضى الله عنها التي كانت تدعم النبي بنفسها ومالها، بالإضافة إلى أم سلمة وعائشة وغيرهن من أمهات المؤمنين. ولا ننسى أول شهيدة في الإسلام، السيدة سمية، والسيدة فاطمة بنت النبي ho وسيدة نساء العالمين.. أرأيت المقابلة الشديدة بين حياة النبيين الكريمين؟ فالسورة كلها تركز على أن وضع سيدنا موسى وحياته يشبه ظروف السيرة النبوية الكريمة كما يشبه وضعنا اليوم، لتؤكد على نفس المعنى: يا مسلمون ثقوا بوعد الله...

## الوعد وتحقق الوعد

تتضمن سورة القصص سبع وعود فلنتأمل هذه الوعود وهل تحققت أم لا؟..

يقول تعالى [وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱليَمّ وَلاَ تَخَافِي وَلاَ تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ [ (7)

هذه الآية تتضمن وعدين، الأول: [إنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ] والثاني: [وَجَلِعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ].. أما الوعد الأول، فقد تحقق، وأخبر الله تعالى عن ذلك في الآية 13: [فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمّهِ كَىٰ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلاَ تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ ٱلله حَقُّ وَلَكِنَّ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ الله حَقُّ وَلَكِنَّ وَلَتَعْلَمَ أَنْ وَعْدَم الله حَقْ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ] (13).. أي ولتعلم أم موسى، وتعلم يا محمد، وتعلم أنت وأنا والأمة كلها أن وعد الله حق، وأن هذا الدين منصور لا محالة، لكن أين الناس الذين سيتحركون ويضحون لنصرة هذا الدين كما تحركت أم موسى وكما تحرك النبي؟

وأما الوعد الثاني [وَجَعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ]، فقد تحقق في الآية (30): [فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِىَ مِن شَاطِىء ٱلْوَادِى ٱلأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن أَلَهُ مَن الشَّجَرَةِ أَن يُمُوسَىٰ إِنِّي أَنَا ٱلله رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ].

وليس هذا فحسب، بل إننا نرى وعداً ثالثاً في قوله تعالى [قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَناً فَلاَ يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِايَاتِنَا أَنتُمَا وَمَنِ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَناً فَلاَ يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا عَد تحققت اتَّبَعَكُمَا ٱلْغَلِبُونَ] (35). هذه الضمانة الربانية [فلا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا] قد تحققت في قوله تعالى: [فأخذنه وجُنُودَهُ فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْيَمّ فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلقِبَةُ في قوله تعالى: [فأخذنه وجُنُودَهُ فَنَبَذْنَهُمْ فِي الْيَمّ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَلقِبَةُ الله الطّالِمِينَ] (40).. ونلاحظ دائماً أن هناك فترة بين الوعد وتحقق الوعد. هذه الفترة قد تتراوح بين عشر سنين، أو أربعين سنة، وقد تطول وقد تقصر، بمشيئة الله سبحانه وتعالى.

## أذان التمكين عند فتح مكة

وقد وعد الله تعالى النبي  $\rho$  بفتح مكة، وتحقق وعد الله، وعاد النبي  $\rho$  إليها، وصعد بلال رضي الله عنه وأذّن.. وتحقق وعد الله، وتكسرت الأصنام وأصبح الصحابة يرددون قول الله تعالى [وَقُلْ جَاء ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ رَهُوقًا] (الإسراء 81) وقوله تعالى [إنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً] (الفتح 1).

وتحقق وعد الله تعالى بالانتصار على الفرس والروم [وَعَدَ الله ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيْبَدَلَنَّهُمْ مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً

يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً] (النور 55)..

#### عمار بن ياسر ووعد الله

وتحقق وعد الله سبحانه تعالى في الآية الخامسة أيضاً [وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى اللهِ الخامسة أيضاً [وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فقد قال سيدنا عمر رضي الله عنه لعمار: "إذهب لقد وليتك إمارة العراق" وأرسل معه مساعداً في ولايته، وبقي عمار في الأمارة مدة شهر – مع أن مؤهلاته القيادية لا تصلح ليكون والياً – إلى أن استدعاه عمر بن الخطاب إلى المدينة. وحين سئل أمير المؤمنين عن سبب ذلك، قال: "لقد نظرت في كتاب الله ووجدت أن كل وعود الله تبارك وتعالى قد تحققت لنا ولأمة النبي  $\rho$ ، ورأيت قول الله تبارك وتعالى "[وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمُ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ] (58) وأنت يا عمار من الذين استضعفوا في الأرض، فأردت يا عمار أن أري الناس وعد الله وهو يتحقق، اذهب فقد وليتك العراق لمدة شهر ليرى الناس وعد الله وهو يتحقق أمام أعينهم [وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ استضعفُواْ فِي ٱلأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ].

## سراقة بن مالك وسواري كسرى

وتتجلى ثقة النبي بوعد الله تعالى في حادثة الهجرة أيضاً، حين كان  $\rho$  مطارداً وجاء سراقة بن مالك ليقتله أو يأسره وينال جائزته من قريش (وهي 100 ناقة).. لكنه كلما حاول الاقتراب منه وقع عن فرسه بلا سبب مع كونه فارساً مغواراً، فيقول سراقة "فعلمت بأن الرجل ممنوع". أي أن هناك ما يمنعه، فقال يا محمد أعطني الأمان، فقال النبي  $\rho$  لك الأمان، فقال سراقة: يا محمد أردت أن آخذك فلم أستطع وكنت أريد جائزة فأعطني أنت شيئاً، فقال له النبي  $\rho$  أعدك سواري كسرى، فقال سراقة: كسرى من؟ فقال النبي يا أبا بكر أكتب له كتاباً بمذا.

يا رسول الله، لماذا لم تعده بأوقية بلح من المدينة؟ أو بمبلغ من المال؟ لماذا سواري كسرى؟ إنحا الثقة من النبي  $\rho$  بوعد الله تبارك وتعالى...

وقد احتفظ سراقة بالكتاب قبل أن يسلم، وبقي يحتفظ بالكتاب إلى خلافة عمر، عندما فتحت بلاد فارس ودخل المسلمون المدائن عاصمة الفرس. وغنم المسلمون كنوز كسرى ووضعت في المسجد، وعندها صعد عمر بن الخطاب رضي الله عنه المنبر ونادى: أين سراقة بن مالك. فيأتي رجل عجوز ويقول ماذا يا أمير المؤمنين؟ فيقول: يا سراقة هذه سواري كسرى قسمة موعودة قسمها لك النبي  $\rho$  قبل أن يموت. فبكى جميع من في المسجد ونظروا إلى بيت النبي وقالوا صدق صاحب هذا المقام... صلى الله على محمد  $\rho$ . يا مسلمون، ثقوا بوعد الله كما فعل نبيكم...

#### إن الله زوى لي الأرض

وكما وعد النبي سراقة بن مالك بسواري كسرى، فقد وعدنا عليه الصلاة والسلام وعداً رائعاً:

"إن الله زوى لي الأرض فوجدت ملك أمتي سيبلغ ما زوى لي منها". لكن ليتحقق هذا الوعد نرى أن سورة القصص ترشدنا إلى كيفية تحقيقه: [تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي ٱلأَرْضِ وَلاَ فَسَاداً وَٱلْعَلِّبَةُ لِلْمُتَّقِينَ] (القصص 83) فالذين يستحقون وعد الله بالنصر والتمكين والملك في الأرض وقيادة البشرية هم الذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً، وقوله تعالى [وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ] يعنى أن نهاية النصر لا تكون إلا للمتقين..

# قارون: علا في الأرض، فعلته الأرض

وهذه الآية السابقة [تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَاداً وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ] أتت تعقيباً على قصة قارون، للإشارة بأن السلطة والجاه الذي كان قارون يعيش فيهما كانا من قبيل العلو والفساد، وكانت السلطة والجاه الذي كان قارون يعيش فيهما كانا من قبيل العلو والفساد، وكانت السلطة أن خسف الله به وبداره الأرض [فَحَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلأَرْضَ..] (81).

فالسورة تتحدث عن تحقق وعد الله للمؤمنين الصادقين (بني إسرائيل وأم موسى وموسى). من هم أولئك يا رب؟ [لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي ٱلأَرْضِ وَلاَ فَسَاداً] (83) لذلك جاءت قصة قارون كنموذج للذين يريدون علواً في الأرض وفساداً، ولتحذرنا منهم.

#### سبب تسمية السورة

وكالعادة، يبقى سؤال مهم وهو: لماذا سميت السورة بسورة القصص؟

إن المعنى اللغوي للقصص هو تتبع أثر الشيء حتى نهايته كما جاء في قوله تعالى [وَقَالَتْ لأُحْتِهِ قُصّيهِ] (11). أي تتبعي آخر الأخبار وقوله تعالى [فَلَمَّا جَاءهُ وَقَصَ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ ] (25) أي حدثه عن الموضوع من أوله لآخره، فالقصص هو تتبع أثر الشيء حتى نهايته..

وقد سميت بسورة القصص لترشدنا بأننا لو تتبعنا القصص في السورة إلى نهايتها لوجدنا أن وعد الله في كل واحدة منها قد تحقق، وأن العاقبة للمتقين... ولكن المشكلة عند كثير من الناس هي في عدم تتبعهم للقصص، فالبعض ينظر إلى حلقة واحدة في الصراع بين الحق والباطل هي هزيمة الحق، فيظن بأن وعد الله لن يتحقق...

فمن الآن وصاعداً، كلما تقرأ كلمة القصص، تذكر نهاية قصص هذه السورة الكريمة، وتذكّر أن وعد الله بالنصر والتمكين متحقق لا محالة، مهما طالت المدة أو تأخرت.

## سيدنا موسى بين سورتي القصص والكهف

وهناك مقابلة لطيفة بين قصة سيدنا موسى في سورة الكهف مع قصته في سورة القصص.

ففي سورة الكهف استغرب موسى في قصته مع الخضر عليهما السلام مما فعله الخضر، من إغراق السفينة وقتل الغلام وإكرام القوم الذين لم يستضيفوهما.

واللطيف أن هذه الأمور الثلاثة قد حصلت مع موسى كما أخبرت سورة القصص، فلقد ألقته أمه في البحر، ولقد قتل رجلاً من جنود فرعون خطأ، وكذلك فإن أبا الامرأتين استضافه لمدة عشر سنين..

فوعود الله تبارك وتعالى تحققت في السورتين رغم صعوبة الظروف، لأن الله يفعل ما يشاء. وقد يحدث أن تتكرر الأمور في حياة الإنسان، فما كنت مستغرباً منه بالأمس فقد يحصل لك اليوم [وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاء وَيَخْتَارُ]... فثق بأن الله هو القدير وهو مالك الملك وهو المتصرف في ملكه كيف يشاء.

والله عالِبٌ على أمره ولكنَّ أكثرَ النَّاسِ لا يعلمون"!!!!

# سورة العنكبوت

سورة العنكبوت (مكية)، نزلت بعد سورة الروم، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة القصص، وعدد آياتها 69 آية.

#### سورة الفتن

وهدف سورة العنكبوت يظهر واضحاً من بدايتها: [الم & أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءامَنَا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ] (1-2). "أيها المؤمن، جاهد الفتن، واصبر عليها. فهي سورة الفتن...

هذه الفتن أمر محتوم في حياة المسلم، وهي سنة كونية وقاعدة ربانية كتبها الله على هذه الدنيا. وقد يسأل البعض: لماذا هذه الفتن؟ ألم يكن من الأفضل أن نعيش حياة هادئة، فنصلي ونصوم ونعبد الله تعالى دون أي فتنة أو مصيبة. من يسأل هذه الأسئلة لم يفهم حكمة الله تعالى ومراده من هذه الدنيا، التي جعلها دار امتحان للآخرة. فبدون فتن، لا يمكن أن يتميز الناس في الجنة، ولا يمكن أن نفرق بين من يستحق الفردوس الأعلى، ومن يستحق أدى درجات الجنة، ومن لا يستحق دخولها إلا بعد أن يمر بالعذاب... إن من مقتضيات عدل الله تعالى أن يعرض عباده للفتن حتى يميز الخبيث من الطيب.

## سنة كونية

لذلك كانت بداية السورة: [الم & أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ..] هل من المعقول؟ [.. أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءامَنَا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ].

هل من المعقول أن تعتقدوا أنكم مؤمنون لجحرد أنكم قلتم "آمنا" بأفواهكم؟

حتى ولو كنتم صادقين في قولها، لا بد من الامتحان. [... وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ]...

والأصل أن المؤمن يُبتلى، فلا تظننُ أبداً أيُّها المؤمن أن الابتلاء يأتيك وحدك، لأن الآية الثالثة تقرر أن هذه الفتنة سنّة كونية: [وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ] لماذا يا رب؟ تأتي الإجابة في الآية نفسها: [فَلَيَعْلَمَنَّ ٱلله ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِينَ] أي ليظهر المؤمن الحق من مُدَّعي الإيمان... لذلك تأتي الآية (11) بنفس المعنى: "وليَعلمَنَّ اللهُ الذينَ آمَنوا وليَعلَمَنَّ المنافقين".

وهنا قد يتبادر سؤال إلى الذهن: ألا يعلم ربنا - وهو علام الغيوب - من سينجح في الفتن ويصبر، ومن سيقع ويضل...؟ فلم الفتن إذاً؟ والجواب: أن الله تعالى يرسل هذه الامتحانات حتى تعلم أنت أيها الإنسان أمام نفسك، وتكون حجة عليك يوم القيامة.

# من كان يرجو لقاء الله

ولا تظنن أحي المسلم أن الدنيا سهلة حالية من المشاكل، حتى لوكنت مؤمناً، لأن الإيمان لن يخلصك من فتن الدنيا، والمرء يبتلى على قدر دينه. لذلك تقول لك سورة العنكبوت: إن كنت ترجو ثواب الله، فاصبر على مجاهدة الفتن والاختبارات، حتى تلقى ربك فيجازيك، لأن لقاء الله قريب لا محالة. [مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء الله فَإِنَّ أَجَلَ الله لآتٍ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ] (5) ولا يتبادر إلى ذهنك – وسط الحديث عن الفتن – أن الله محتاج إلى مجاهدتك لها، بل أن جهادك وصبرك هما من أجلك وحدك... لأن الله غَنِيُّ عن عملنا وعن عبادتنا، وغني عن العالَمِين، ونحن الفقراء والمحتاجون إليه في كل شيء.

# [وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَلِّهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ ٱلله لَغَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ] (6) أَذى.. لا عذاب

ومن أخطر الفتن التي تعرضها السورة، فتنة الدين، بأن يتعرض المسلم للأذى عدما بعاده عن دين الله. والسورة تؤكد أنه أذى وليس عذاباً، لكن الموازين عندما تختل، يظن العبد الضعيف أن إيذاء الناس له هو العذاب بعينه. لذلك تأتي السورة لتؤكد أن هذا ليس صحيحاً، لأن العذاب لا يملكه إلا الله سبحانه وتعالى: [وَمِنَ النَّاسِ مَن يِقُولُ ءامنًا بِالله فَإِذَا أُوذِى فِي الله جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ الله وَلَيْن جَاء نَصْرٌ مِّن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُتًا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ وَلَئِنْ جَاء نَصْرٌ مِّن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُتًا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ وَلَئِنْ جَاء نَصْرٌ مِّن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُتًا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ وَلَئِنْ جَاء نَصْرٌ مِّن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُتًا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ وَلَئِنْ جَاء نَصْرٌ مِّن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُتًا مَعَكُمْ أَولَيْسَ الله بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْفَالَمِينَ ] (10).

#### من أصعب الفتن

وتمضي آيات السورة لتدور حول نفس المحور: الفتن هي التي ستكشف إيمان الناس وتختبر معادهم، وتظهر صدقهم من زيفهم. لذلك تأتينا بفتنة أخرى، بأن يضغط الوالدان على ابنهما حتى يبعداه عن طاعة الله، إما حوفاً عليه أو عناداً لدين الله: [وَوَصَّيْنَا ٱلإِنْسَلَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً وَإِن جَلهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ لِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ] (8).

فتنة شديدة وصعبة، هل سيثبت على الدين، وهل سيبقى على بر أبويه رغم كفرهما؟

#### سبل النجاة من الفتن

ومن لطائف السورة، أنها ابتدأت بتقرير أن الفتنة موجودة في حياة الناس وأنها شديدة وصعبة:

[أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ] (2)، بينما ختمت السورة بآية جميلة، تثبت لنا أن الفتنة سهلة وأن الله سيهدينا ويساعدنا في احتيازها إن جاهدنا:

[وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱلله لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ] (69)، هذه الآية تتحدث عن جهاد النفس والفتن، لأنها نزلت في مكة حين لم يكن الجهاد بالسيف قد فرض بعد، وكأنها تقول لنا: جاهدوا أنفسكم وانتصروا عليها، تضمنوا الانتصار على العدو الداخلي والعدو الخارجي...

#### أئمة المجاهدين

ثم تستعرض السورة كيف واجه أنبياء الله تعالى - نوح وإبراهيم ولوط وشعيب وموسى - الفتن وجاهدوها. فإذا نظرنا إلى قصة نوح التي وردت في السورة، وجدنا أنها السورة الوحيدة التي ذكرت مدة دعوة سيدنا نوح لقومه (950) سنة: [فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَّ خَمْسِينَ عَاماً].

حتى يعرف المؤمنون، عبر الأجيال، أن الفتن حتمية الوقوع، فحتى الأنبياء لم يسلموا منها.

ولنعرف مقدار المجاهدة والصبر اللذان بذلهما سيدنا نوح، فيكون ذلك معيناً لنا على تحمُّل ما قد نواجه من فتن، والتي هي طبعاً أقل من فتنته بكثير وبعد ذلك فتنة أخرى: سيدنا إبراهيم وصبره على قومه لما قالوا: [ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرَّقُوهُ فَأَنْجَاهُ الله مِنَ ٱلنَّارِ] (24) لتثبت لنا بشكل عملي أن الله تعالى يعيننا على مواجهة الفتن، لكن المطلوب هو أن نبادر إلى مجاهدتما [وَٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَاهُمْ سُبُلَنَا] (69).

#### لماذا العنكبوت؟

وبقي أن نتحدث عن سبب تسميتها باسم "العنكبوت"، فعندما يضرب لنا ربنا مثلاً بمخلوق ما، فإن هدف السورة مرتبط لا محالة بهذا المثال. فمثلاً، سورة النمل، كانت سورة التفوق الحضاري، فكان رمز هذا التفوق، أمة النمل، التي هي أمة فائقة التنظيم والأحذ بمقومات الحضارة. وسورة النحل، التي كان هدفها: "الشكر على النعم"، أظهرت لنا كيف أن هذه المخلوقات، حين اتبعت أوامر الله، خرج منها عسل شهي ومفيد، فيه شفاء للناس، لتثبت لنا أننا إذا اتبعنا أوامر

الشرع، فسيخرج نور الهداية الذي هو شفاء للناس، كالعسل تماماً.

ويعود السؤال من جديد: لماذا سميت سورة الفتن باسم العنكبوت؟

#### شبيهة بخيوطها

ويعود ذلك إلى أن تداخل الفتن يشبه حيوط العنكبوت. فطبيعة الفتن أنها متشابكة ومتداخلة، فلا تقدر أن تميز فتنة دون سواها، وهي كثيرة ومعقدة، تغطي تفاصيل حياة المرء.. لكنها بالمقابل هشة وضعيفة، إذا استعنت بالله في مواجهتها: [وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ] (41).

والإنسان عادةً إذا أصيب بفتنة، انقلب على وجهه وجرى يبحث عن ملحاً. وفي الغالب (للأسف) يستعين بغير الله تعالى، ويلحاً إلى البشر. لذلك تقول لنا السورة: إذا لجأتم إلى البشر هرباً من الفتن، فستكونون كمن هرب ولجأ إلى بيت العنكبوت، بيت ضعيف هش لا يقي صاحبه ولا يستره: [مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن لُونِ ٱلله أَوْلِيَاء كَمَثَلِ ٱلْعَنكَبُوتِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتاً وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنكَبُوتِ لَكُونِ ٱلله أَوْلِيَاء كَمَثَلِ ٱلْعَنكَبُوتِ من أشد الفتن وأخطرها، أن ترضي الناس على لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ] (41). وكأن المعنى: من أشد الفتن وأخطرها، أن ترضي الناس على حساب دينك، أو تستعين بغير الله أو تتوكل على غيره.

#### أوهن البيوت

وبيت العنكبوت واهن بسبب ضعف حيوطه، ومن الناحية الاجتماعية أيضاً. فبعد أن يلقّح الذَّكر الأنثى تقوم بقتله والقائه خارج البيت... وحين يكبر الأولاد، يقومون هم أيضاً بقتل الأم وإلقائها خارج البيت... بيت عجيب، من أسوأ البيوت على الإطلاق.

لذلك ضربت لنا السورة مثل العنكبوت، لتعلمنا أن خيوط العنكبوت الكثيفة، وان كانت معقدة، فهي تشبه الفتن في أنها واهية. ولتصور لنا أن استعانتنا عند الفتن بغير الله تعالى، هي تماماً كمن يلجأ لهذا البيت الواهي في علاقاته وفي أسسه. فسبحان الله على اختيار هذا الاسم لسورة الفتن، حتى يحذر الناس من تقليد هذه الحشرة في حياتها ومن التشبه بأفعالها.

# سورة الروم

سورة الروم (مكية)، نزلت بعد سورة الانشقاق، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة العنكبوت. عدد آياتها 60 آية.

#### آيات الله واضحة بينة

هذه السورة هي أكثر سور القرآن إيراداً لقوله تعالى [وَمِنْ ءايَاتِهِ]، مما يدلنا على هدف السورة: "آيات الله واضحة وبينة، فكيف لا تؤمنون؟".

لذلك تنتقل بنا الآيات في أرجاء ملك الله في الكون، وتذكر لنا آياته الواضحة البينة، لتزيدنا إيماناً بعظمته وقدرته. اقرأ معي الآيات: [وَمِنْ ءايَلتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مّنْ خَلَقَكُمْ مّن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنتُمْ بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴿ وَمِنْ ءايَلتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مّنْ أَنْوُجاً لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً] (20-21).

وكأن هذه الآيات تذكرنا بمعنى رائع، وهو أن لله تعالى في ملكه كتابان: كتاب الله المنظور الذي هو الكون، وكتاب الله المقروء الذي هو القرآن. ومن روعة الكتابين أنهما يدلان على بعضهما. فسورة الروم مثلاً، سورة مقروءة. لكنها تأخذ عينيك وتقول لك: أنظر إلى كتاب الله المنظور لتستدل على الله. وكلما نظرت في الكون أكثر، وجدته يحملك على أن ترجع لكتاب الله المقروء. فسبحان من جعل لكل نوع من الناس – أميين ومتعلمين، عرباً وعجماً، كباراً وصغاراً – كتباً يقرأونها ويستدلون بها على الله.

#### ومن آياته... ومن آياته

وتمضى الآيات في عرض متواصل لآيات الله الواضحة في الكون:

[وَمِنْ ءايَلتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَا وَ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَٱلْوٰنِكُمْ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ لَأَيْلٍ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَاؤُكُمْ مِّن فَضْلِهِ...] لأَيَلتٍ لَلْعَالَمِينَ & وَمِنْ ءايَلتِهِ مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَاؤُكُمْ مِّن فَضْلِهِ...] (23-22) - [وَمِنْ ءايَلتِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفاً وَطَمَعاً وَيُنَزّلُ مِن ٱلسَّمَاء مَاء فَيُحْي بِهِ ٱلأَرْضَ إلَّمْرِهِ] (25). وَمِنْ ءايَلتِهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَاء وَٱلأَرْضُ بِأَمْرِهِ] (25).

هذه السورة 60 آية، من فضلك أنظر بنفسك، كم مرة وردت كلمة [آيات] في هذه السورة؟ لذلك بعد أن تقرأ السورة، أخرج إلى الطبيعة وتفكر في خلق الله لمدة 5 دقائق، من الذي خلق هذا الكون وأبدعه؟ من الذي جعل فيه هذه الآيات العظيمة؟ من الذي أصلح علاقات الأزواج مع أزواجهم، وجعل بينهم مودة ورحمة؟

وننتقل إلى الآية 46 لنرى آية أخرى من آيات الله [وَمِنْ ءايَاتِهِ أَن يُرْسِلَ ٱلرّيَاحَ مُبَشّرتٍ وَلِيُذِيقَكُمْ مّن رَّحْمَتِهِ]. وتأي آية أحرى [ٱلله ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرّيَاحَ فَتَثِيرُ سَحَاباً فَيَبْسُطُهُ فِي ٱلسَّمَاء كَيْفَ يَشَاء وَيَجْعَلُهُ كِسَفاً فَتَرَى ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلاَلِهِ] (48). وحتى في حلق الناس: [ٱلله ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةٍ ضَعْفاً وَشَيْبَةً] (54).

وكأن هذه السورة تدلك على كتاب الله المنظور، وتقول لك: أنظر إلى آيات الله كيف تحيط بك من كل جانب، فكيف لا يؤمن بها المكذبون الجاحدون؟ كيف يشك بعض الناس بقدرة الله تعالى؟

## الروم: آية تاريخية

لكن يبقى سؤال: لماذا سميت هذه السورة بسورة الروم؟ ستقول: لأن في أولها قوله تعالى [غُلِبَتِ ٱلرُّومُ]. سأقول لك: حاضر... لكن ما علاقة الروم بهدف السورة؟ ولماذا لم تسم هذه السورة بسورة الآيات؟

إن التسمية بمذا الاسم تحمل دلالة تاريخية، ففي عهد النبي  $\rho$ ، قامت حرب بين الفرس والروم، فانتصر الفرس على الروم انتصاراً ساحقاً لم تقم الروم من بعده.. فنزلت الآيات تخبر المؤمنين أن الروم سينتصرون على الفرس خلال بضع سنين (أي من ثلاث إلى تسع سنوات).

فالسورة تتحدث عن آيات الله المبهرة في الكون، وكأنها تقول لكل من يكذب ويعاند: إن لم تروا هذه الآيات وتؤمنوا بها، فانظروا إلى آية مادية، ترونها أمام عينيكم، وهي انتصار الروم على الفرس في أقل من عشر سنين... وهذه الآية موجهة لنا في عصرنا الحديث كما هي موجهة للأولين، فما الذي أدرى النبي الذي يسكن في مكة أن الروم سينتصرون على عدوهم..؟ اسمع معى الآيات:

[الم & غُلِبَتِ ٱلرُّومُ & فِي أَذْنَى ٱلأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ & فِي إِنْصُرِ ٱلله فِي بِضْعِ سِنِينَ لله ٱلأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ & بِنَصْرِ ٱلله يَنصُرُ مَن يَشَاء وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ] (1-5).

## آية كونية

وتحققت النبوءة القرآنية تماماً بعد تسع سنين. وسميت السورة بسورة الروم، حتى تلفت نظر كل كافر إلى هذه الآية المادية لو لم يصدق بالآيات المنظورة في الكون. لا بل أن هناك آية أخرى في هذه الحادثة، لم يفهمها الأوائل ولم ينتبهوا لها، تزيدنا إيماناً بهذا الكتاب المبيّن وآياته المبهرة...

فالسورة تقول عن المعركة أنها حصلت في أدنى الأرض [غُلِبَتِ ٱلرُّومُ & في أَدْنَى ٱلأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ].. وهذه الآية لا يستطيع أحد من عصرنا إنكارها، فقد دل العلم الحديث أن المكان الذي حدثت فيه المعركة، المعروف بحوض البحر الميت حالياً، هو أدنى منطقة على الكرة الأرضية.. (وارجع إلى كتب الإعجاز العلمي في القرآن للمزيد من التفاصيل) فماذا يملك كل مكذب قديماً أو حديثاً بعد هذه الآيات..؟

## آية اقتصادية

وتمضي السورة لتذكر لنا آية أحرى، آية مادية نراها في الدنيا... ليست آية علمية بل آية اقتصادية... اسمع قوله تعالى: [وَمَا ءاتَيْتُمْ مّن رِباً لّيَرْبُواْ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ الله وَمَا ءاتَيْتُمْ مّن زَكُوةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ النَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ الله وَمَا ءاتَيْتُمْ مّن زَكُوةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ النَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ الله وَمَا ءاتَيْتُمْ مّن زَكُوةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ النَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ الله النَّالِ الله ينقصه، ويأتى علم الاقتصاد المُضْعِفُونَ] (39). والمعنى أن الربا لا يزيد المال بل ينقصه، ويأتى علم الاقتصاد

الحديث فيثبت أن أفضل وسيلة تجعل الاقتصاد مستقراً هي أن تكون نسبة الفائدة صفراً بالمئة، أي بإلغاء الفوائد كلياً. ثم يثبت علم الاقتصاد أيضاً أن الزكاة هي من أفضل أساليب التنموية..

فما الذي جاء بآية الربا ضمن سورة الآيات؟ سبحان الله، كأن السورة تقول للناس كلهم، في كل العصور: أنظروا إلى آيات الله في كل الجالات: في التاريخ، والكون، وعلم الجيولوجيا وعلم الاقتصاد... الزكاة أسلوب تنموي، والربا أسلوب لإقلال الأموال وخسارة الاقتصاد

وقبل الختام، هناك عدة ملاحظات لا بد أن نشير إليها:

#### ظاهر الآيات وباطنها

أَتَى فِي أُوائِل السورة قوله تعالى: [يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ هُمْ غَفِلُونَ] (7).

فهذه الآية أتت في سورة مليئة بآيات الله تعالى، لتخبرنا أن هناك الكثير من الآيات والدلائل قد لا نراها ولا نفهم الحكمة منها، لكنها في الواقع غير ما نراه.

فظاهر الروم هزيمة وانكسار، لكن الباطن والنتيجة كانا انتصاراً على عدوهم في مدة قصيرة جداً. وظاهر الربا الزيادة، وظاهر الزكاة النقصان، لكن السورة تثبت غير ذلك، أن الربا يؤدي إلى دمار اقتصادي، بعكس الزكاة التي تؤدي إلى التنمية.. وكأن المعنى: ثقوا أيها المؤمنون بوعد الله، وثقوا بحكمته وتدبيره في الكون...

# سورة لقمان

سورة لقمان (مكية)، نزلت بعد سورة الصافات، وهي في المصحف بعد سورة الروم، آياتها 34 آية.

#### سورة تربية الأبناء

نفهم هدف السورة من اسمها، الذي يدل على تربية لقمان لابنه ووصيته التي حاءت بها السورة. فهي سورة تربية الأبناء، تحمل في آياتها أساليب رائعة لتربيتهم على منهج الله تعالى، تربية شاملة لكل ما يحتاجه الأبناء في دينهم ودنياهم. هذه التربية تشمل المحاور التالية:

- 1. توحيد الله تعالى
  - 2. بر الوالدين
- 3. أهمية العبادة والإيجابية
  - 4. فهم حقيقة الدنيا
    - 5. الذوق والأدب
  - 6. التخطيط للحياة

سبحان الله. كل هذا موجود في السورة؟ كل هذا في 34 آية فقط؟

هــذه الســورة لا بــد أن تــدرس في مدارســنا، وأن يقرأهــا أبناؤنــا ويحفظوها لينشأوا على التوجيهات التي ربى لقمان ابنه عليها. وليس هذا فحسب، بـل إن الآبـاء يجـب أن يتعلموهـا قبـل الأبنـاء، ليتعرفـوا مـن هـذه المدرسـة

القرآنية، مدرسة لقمان، على أصول التربية الإسلامية والدنيوية.

# محاور تربية لقمان

## 1. عدم الإشراك بالله

وهذا المحور نراه واضحاً في السورة كلها، لأن أول ما يجب أن ننشئ أطفالنا عليه هو توحيد الله تعالى وعدم الشرك به. فكيف نزرع هذا المعنى في أطفالنا؟ لا بد أن نريهم ملك الله في الكون، ونخرج معهم في النزهات والرحلات، حتى يروا المناظر الطبيعية، فيتعلموا منها إتقان الله في خلقه، ويتعرفوا على عظمة الخالق سبحانه وتعالى من عظم مخلوقاته.

أنظر كيف ربى لقمان ابنه: [يُبنئي لاَ تُشْرِكْ بِٱلله إِنَّ ٱلشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ] (13) فبدأ بالدرس النظري في التحذير الشديد من الشرك، ثم بعد آيتين انتقل للدرس العملي: [يُبنئي إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَا وَتِ أَوْ فِي ٱللَّرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱلله إِنَّ ٱلله لَطِيفٌ خَبِيرًا (16). ومن روعة هذه الآية أنها ضربت مثلاً يفهمه الأولاد الصغار، بينما تحمل معنى عظيماً يلائم الكبار أيضاً ويجعلهم يشعرون بقدرة الله تعالى وإحاطته وعلمه.

2. بر الوالدين، وتعريف الأبناء بفضل الآباء عليهم، حتى يعرفوا معنى الشكر، شكر الله وشكر الوالدين.

[وَوَصَّيْنَا ٱلإِنْسَلَ بِولِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَىٰ وَهْنٍ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اَشْكُرْ لِي وَلِولِدَيْكَ إِلَىَ ٱلْمَصِيرُ] (14).

وحتى عند الأمر ببر الوالدين، يأتي التذكير بعدم الشرك حتى لو كان ذلك طاعة للوالدين، ليعلمنا القرآن أن الأمرين لا ينبغي أن يتعارضا مع بعضهما.. [وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا] (15) وتأتي قاعدة هامة في التوازن بين البر وبين ترك الشرك: [وَصَلِحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفاً] (15).

# 3. أهمية العبادة والإيجابية في الحياة.

# [يُبُنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأُمُرْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ] (17).

فليست التربية أن تؤمن لأطفالك الطعام والشراب والمسكن والملبس والدواء.. هذه كلها إداريات البيت، والتربية ينبغي أن تنشئ الأطفال على عبادة الله تعالى. ولا تقتصر التربية على تعليم الأطفال أداء الصلاة، كما يعتقد الكثير من الآباء، لأننا يجب أن نغرس في قلوبهم الإيجابية في مجتمعهم وبين إخواهم، فيأمروا بالمعروف وينهون عن المنكر ويأخذوا بأيدي الناس للهداية.

#### 4. التعريف بحقيقة الدنيا

هناك آباء يربّون أبناءهم على الـترف والإنفاق والاعتماد على مال آبائهم، ظناً منهم أنهم يؤمنون لأولادهم كل ما تتطلبه الـدنيا. لكن المطلوب هو تعريف الأبناء بحقيقة الدنيا وسياستها المتقلبة، وأن الدنيا لن تدوم لآبائهم، وأنه لا بد للأبناء من الاعتماد على أنفسهم. فيقول لقمان في الآية (17): [وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلأُمُورِ]. وبالأخص إذا تربى الولد على الإيجابية في الآية السابقة [وَأُمُرْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ]، فإنه يحتاج كثيراً إلى الأمر بالصبر، لأن طريق الإيجابية والدعوة إلى الله مقترن بالمشاكل والصعاب.

## 6. الأدب والذوق

[وَلاَ تُصَعِّرْ حَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَمْشِ فِي ٱلأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ ٱلله لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ & وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ ٱلأَصْوٰتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ] (18-19)، لا بد من التعامل مع الناس بأدب وذوق حتى في أحق التفاصيل، في المشي والصوت. فلا يرفع المرء حده استعلاءً على الناس، ولا يمشي بالخيلاء بين الناس بل يقتصد في ذلك [وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ]، ولا يرفع صوته أكثر مما يحتاج إليه السامع.

## 7. تحديد الهدف في الحياة والتخطيط للمستقبل

ومن روعة السورة أنها شملت هذا المعنى أيضاً في التربية. وذلك ما نراه في قوله تعالى: [وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ] فهذه الآية قد تكون إتماماً لسلسلة الذوقيات والأخلاق التي تحدثت عنها السورة، فيكون المعنى أن تمشي على الأرض بوقار ودون أي عجب أو خيلاء. وقد تعني "اقصد في مشيك": أن تضع قصداً وهدفاً وراء كل خطوة تمشيها، فلا تعيش في الحياة زائداً عليها دون أن يكون لك أي هدف فيها...

#### العاطفة بريد التربية

ونلاحظ في السورة أن هذا الكم من التوجيهات قد غلّفه الأب بالحنان والعاطفة الشديدين. وكأني عندما أقرأ هذه الآيات، أشعر بلقمان، ذلك الرجل الهادئ، الذي يعظ ابنه برقة ويقول له قبل كل موعظة: [يُبُنَيَّ. يُبُنَيَّ]، فالسورة تقول للآباء: صاحب أولادك واكسب مودتهم قبل أن تعظهم. كلّمهم أخي المسلم عن نفسك وتجاربك وأخطائك في الحياة، واستعمل الصداقة معهم لتنصحهم قبل استعمال الأمر والنهي بشدة... هذه السورة هي فعلاً من أروع المناهج التربوية في القرآن.

## علم الله وقدرته

ولأن توحيد الله هو محور أساسي في تربية الأبناء، نرى أن السورة ركزت على التوحيد من خلال العديد من الآيات التي يجب أن نلفت نظر أبنائنا إليها أثناء تربيتنا لهم:

ففي أول 11 آية، نرى تركيزاً على هذا المعنى، حاصة في قوله تعالى: [خَلَقَ السَّمَا وَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَىٰ فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ...] (10) هذه السورة تعطيك أيها الأب مادة مهمة لزرع توحيد الله في قلوب أبنائك... حتى تصل بنا إلى قوله تعالى [هَلْدَا خَلْقُ ٱلله فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ] (11).

وتأتي آيات كثيرة بنفس المعنى: [أَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ ٱلله سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَاوٰتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَلَهِرَةً وَبَاطِنَةً..] (20) إلى أن نصل إلى مثال رائع عن علم الله تعالى: [وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ ٱلله إِنَّ ٱلله عَزِيزٌ حَكِيمٌ] (27). هذه الآية تشكل مثالاً رائعاً في استخدام عناصر الطبيعة التي يراها الناس أمام أعينهم، كباراً وصغاراً، وتربيتهم على علم الله وإحاطته بالخلائق جميعاً..

## عدم الإتباع الأعمى

وتركّن السورة على خطورة تربية الأبناء على الإتباع الأعمى دون فهم لمعتقدات الآباء، فهي من ناحية، بيّنت أن الحنان والعاطفة لا بد أن يسودا علاقة الآباء بأبنائهم حتى يتربى الابن عن قناعة، وبالمقابل تنكر على الأبناء الذين يقلدون آباءهم في عقائدهم: [وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءابَاءنا] (21).

وتبين الآيات بوضوح أن كلاً من الأب والابن مسؤول عن عمله يوم القيامة، فلن ينفع الوالد ولده أبداً: [يأيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَوْاْ يَوْماً لاَّ يَجْزِى وَالِدٌ فلن ينفع الوالد ولده أبداً: [يأيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشَوْاْ يَوْماً لاَّ يَجْزِى وَالِدِهِ عَن وَالِدِهِ شَيْئاً] (33) فلا بد من تربيتهم على الإيمان الصحيح والعقيدة السليمة والخلق الحسن...

# ختام السورة: علم الله تعالى

وكما بدأت السورة بتوحيد الله، فإنها حتمت بالتركيز على علم الله وقدرته الله، وعجز الخلق عن الإحاطة بشيء من غيبه: [إنَّ ٱلله عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُغَلِّمُ مَا فِي ٱلأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَى ٱرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ ٱلله عَلَيمٌ خَبِيرً] (34). وهي خمس غيبيات لا يعلمها إلا الله: موعد القيامة، ووقت نزول المطر، ونوع الجنين قبل التكوين، وأحداث المستقبل، وأين نهاية الأجل ومكان الدفن... يا مسلمون، ربوا أبناءكم على الإيمان بالله وتوحيده بهذه الطريقة...

#### ولقد آتينا لقمان الحكمة

ومن لطائف السورة، أنها ركزت على الحكمة بشكل أساسي، فقد بدأت بقوله تعالى [الم & تِلْكَ ءاَيَٰتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْحَكِيمِ] (1).

وحتى عندما أنكرت على من يصد عن سبيل الله، قالت الآيات: [وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱلله بِغَيْرِ عِلْمٍ] (6). ولهو الحديث هو عكس الحكمة.

وليس هذا فحسب، بل أن أول آية ذكرت لقمان جاء فيها قوله تعالى: [وَلَقَدْ ءاتَيْنَا لُقْمَانَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لله] (12)، وكأن وصايا لقمان لابنه التي جاءت في السورة هي عصارة حكمته وتجاربه في الحياة، ينقلها لمن يأتي بعده...

فهل ستقتدي بلقمان وحكمته في تربيته لابنه؟ وهل سجلت النقاط والمحاور التي ستربي أبناءك عليها؟ نسأل الله تعالى أن يعيننا على تربية أبنائنا وفقاً لمنهجه وقرآنه وشريعته..

# سورة السجدة

ونصل إلى سورة السجدة، والتي نعرف محورها من اسمها: "السجدة"، فهي سورة الخضوع لله سبحانه وتعالى، لذلك حملت اسماً هو رمز الخضوع والتسليم: السجود. كان رسول الله  $\rho$  يقرأ هذه السورة في صلاة الفجر كل يوم جمعة، الذي هو يوم إجازة ويوم عيد عند المسلمين، ليبدأ هذا اليوم المبارك بتلك البداية الخاشعة والخاضعة لله تعالى.

## لماذا لا تكون منهم؟

فنرى في السورة مدحاً ربانياً للمؤمنين الذين يخضعون لله تعالى، وذلك في الآية التي فيها سجدة:

[إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِئَايَٰتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّداً وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ] (15).

لذلك عندما تقرأ هذه الآية أخي المسلم، سارع إلى السجود لله تعالى حتى تكون مع هؤلاء الخاضعين وتقتدي بهم... ثم تمر على صورة أخرى: [تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ] (16). وحتى عندما يلجأون إلى النوم، ترفضه أجسامهم. وانظر إلى عبارة "تتجافى جنوبهم عن المضاجع" ما أروعها... فالنوم والسرير يمثلان بالنسبة لكثير من الناس الراحة، أما الخاضعون، فهم يرفضون النوم لما يحملونه من حب للعبادة وخوف من النار وطمعاً بالجنة.

وانظر كيف يكرم الله من خضع له من بني إسرائيل، ويعزه في الدنيا قبل

الآخرة: [وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواْ وَكَانُواْ بِنَايَلَتِنَا يُوقِنُونَ] (24).

#### إياك أن تكون منهم

وأما من لم يخضع في الدنيا بإرادته، فسوف يخضع في الآخرة قهراً بلا أجر، بل بعذاب أليم:

[وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحاً إِنَّا مُوقِنُونَ] وتأتي آية أخرى لترينا كيف أن الخضوع في الآخرة لن يفيد أصحابه [قُلْ يَوْمَ ٱلْفُتْحِ لاَ يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِيمَنْهُمْ وَلاَ هُمْ يُنظَرُونَ] (29).

لكن الله تعالى يمهل أولئك المتكبرين حتى يعودوا إليه، ويرسل لهم بعض الابتلاءات والعذاب عساهم يخضعون لربهم جل وعلا: [وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ] (21).

وكأن السورة تعرض لك النموذجين وتسألك: مع أي الفريقين أنت؟ [أَفَمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لاَّ يَسْتَوُونَ] (18).

#### الموت حق

ولأنها سورة الخضوع، يأتي فيها ذكر الموت، حتى يفيق الغافلون من غفلتهم ويخضعوا لله:

[قُلْ يَتَوَفَّكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبَّكُمْ تُرْجَعُونَ] ..(11)..

لكل هذه المعاني الرقيقة والخاشعة، كان النبي p يقرأ هذه السورة فحر كل جمعة، ليجدد نية الخشوع والخضوع لله في الدنيا قبل العرض على الله.

فإذا أحسست أخي المسلم بفتور في عبادتك، وأردت أن تقوي همتك وتحدد خشوعك لله تعالى، إقرأ سورة السجدة واطلب من الله تعالى أن يعينك على ذلك الجزءان (22 - 22).

# سور الأحزاب وسبأ وفاطر ويس والصافات وص

ونصل مع خواطرنا القرآنية هذه إلى الجزئين 22 و 23، واللذين يشملان ست سور: الأحزاب وسبأ وفاطر ويس والصافات وص. هذه السور يجمعها محور واحد وهدف واحد، وهو الاستسلام لله تعالى.

#### معنى الإسلام

فبعد أن قرأنا 22 جزءاً من كتاب الله، واتضحت المعالم الأساسية للقرآن، لا بد لنا أن نسأل أنفسنا: ما هو شكل علاقتنا بالله تعالى؟ ما هو عنوان ديننا؟ ما هو معنى كلمة الإسلام أصلاً؟

فإذا رجعنا إلى المعاجم، وجدنا أن معنى كلمة الإسلام هو الاستسلام لله تعالى، وهذا ما نفهمه من قوله تعالى عن سيدنا إبراهيم: [إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ الْعَلْمِينَ] (البقرة، 131) أي استسلمت لرب العالمين وسلمت نفسى لله تعالى...

ولذلك فإن هذه السور الست تسألك: أما آن لك أن تستسلم وتخضع لربك حل وعلا؟ والملاحظ أن القرآن لم يأمرك بالاستسلام لله إلا بعد أن عرض المنهج الرباني في 22 جزء، وكأن المعنى: بعد أن فهمت حكمة الشرع وعظمته، وبعد أن استشعرت روعة آيات الله ودلائل قدرته، استسلم لربك، حتى لو لم يعجبك أمر تفصيلي في جزئيته، وحتى لو لم ترتح إلى أمر معين، لأن عنوان دينك هو الاستسلام.

#### محاور الاستسلام

وهذه السور الست تدور حول محور واحد، وهو الاستسلام لله تعالى في كل شؤون الحياة:

سورة الأحزاب: الاستسلام لله في المواقف الحرجة

سورة سبأ: الاستسلام لله سبيل بقاء الحضارات

سورة فاطر: الاستسلام لله سبيل العزة

سورة يس: الاستسلام لله بالإصرار على الدعوة حتى لو يئست من النتيجة سورة الصافات: الاستسلام لله وإن لم تفهم الحكمة من الأوامر

سورة ص: الاستسلام لله بالعودة إلى الحق بلا عناد

ومن هنا نفهم سبب مجيئها بعد عرض المنهج، لأننا في الجزء 22 أدركنا هذا المعنى وفهمنا عنوان ديننا وما يريده الله منا، وآن الأوان أن نستسلم له تعالى.

ونحن نؤكد أن هذا اجتهاد بسيط، يهدف إلى تيسير قراءة القرآن على الشباب المسلم وزيادة تفاعلهم معه. ولا نقول أن هذا هو المحور وهو الكلام الأخير في المسألة. وبالتأكيد هناك من هم أعلم منا بتفسير القرآن ولا بد أن يأتي من يربط هذه السور ببعضها أكثر ويفهم مراد ربنا، لأن عمق القرآن ليس له آخر... بعد هذه المقدمة السريعة، تعال معاً لنعيش مع سور الاستسلام لله تعالى.

## سورة الأحزاب

# الاستسلام لله في المواقف الحرجة:

وهذه السورة هي بالمناسبة من أكثر سور القرآن تصويراً لمواقف حرجة قد يمر بها الإنسان. فحادثة الأحزاب (أو غزوة الحندق) هي نفسها صورة لموقف بغاية الصعوبة [إذْ جَاءوكُمْ مّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱلله ٱلظُّنُونَا ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالاً

(11 - 10) شَدِيداً

فتركّز السورة في كل آياتها على طاعة الله والاستسلام له في هذه المواقف.

#### مواقف اجتماعية

وبعد ذلك كان موقف محرج آخر وهو طلاق زيد رضي الله عنه من زينب بنت جحش رضي الله عنها ومن ثم زواج النبي  $\rho$  بما... [فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مَّنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكُهَا] (37)...

ثم تحريم التبني وإلغاء هذه العدة المتأصلة في نفوس العرب: [اَدْعُوهُمْ لَأَبَائِهِمْ] (5)... وهذه القاعدة التي بدأت مع سيدنا محمد ρ، عندما ألغي تبنيه لزيد، وعاد اسم زيد بن حارثة إليه بدلاً من زيد بن محمد... موقف محرج لزيد وللنبي... لذلك تقول الآيات تعقيباً على هذه الحادثة [مَّاكَانَ عَلَى النَّبِيّ مِنْ حَرَج فِيمَا فَرَضَ الله لَهُ] (38).

ويأتي موقف صعب: نساء النبي يطلبن زيادة في النفقة. وليس هذا ترفاً منهن، لأن الوضع الاقتصادي الذي كانوا عليه كان غاية في الشدة. لكن الله تعالى أراد اختبارهن بامتحان صعب، لأنهن أمهات المؤمنين، لذلك تقول الآية [يأيَّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لأَزْوْجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتّعْكُنَّ وَأُسَرّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً & وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱلله وَرَسُولَهُ وَٱلدَّارَ ٱلأَخِرَةَ فَإِنَّ ٱلله أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَات مِنكُنَّ أَجْراً عَظِيماً ] (28-29).

#### حجابك قمة استسلامك

وهكذا نرى أن السورة تضمنت الكثير من المواقف الحرجة والصعبة التي قد يمر بها المسلم، إلى أن تصل بنا إلى أمر صعب على النساء، لكنه احتبار قوي لمدى استسلامهن لأوامر الله: الحجاب. [يأيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لأَزْوْجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء ٱلمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ] (59).

وهذه الآية - بالإضافة إلى الآية (31) من سورة النور - قد ذكرت تفاصيل

حجاب المرأة المسلمة بشكل دقيق. ففي سورة النور، أتى تفصيل الجزء العلوي من اللباس [وَلْيَضْرِبْنَ بِحُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ] أما في سورة الأحزاب، فقد وصفت الآية لباس المسلمة من تحت [يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَلِيبِهِنَّ]. فهل ستستسلمي لله تعالى أيتها الأخت المسلمة، وترضحي لحكم الحجاب؟ أم أننا سنظل نسمع من يقول: أنا لم أقتنع بالحجاب بعد...

#### استسلم بلا تردد

فإذا أصر البعض على عدم تطبيق الأحكام الشرعية إلا بعد فهم الحكمة منها، فاسمعي أيتها الفتاة واسمع أيها الشاب الآية المحورية والقاعدة الهامة في الاستسلام لله تعالى:

[وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱلله وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ] (36).

فلا يجوز أن يأمرك الله أمراً ثم تعترض وتقول: أقنعني أولاً. يا شباب، ويا بنات، إستسلموا لله تعالى، فقد ظلت الآيات على مدى عشرين جزءاً تبين لك حكمة الله وتدبيره في خلقه وإعجازه في تشريعه (مما يثبت أن ديننا ليس فيه اتباع أعمى أو دعوة لتعطيل العقل). أما الآن، فقد آن الأوان أن تستسلم..

وكأن المعنى: أن الله تعالى يتعبدنا بنوعين من الأوامر: أوامر تأتي مقرونة بالسبب والحكمة، كتحريم الخمر وأكل لحم الميتة وما إلى هنالك، فيطبّقها المؤمنون ويزدادوا معها إيماناً بحكمة الله في شرعه. وهناك أوامر أحرى لا تذكر معها العلة أو السبب، فيريدنا الله من خلالها أن نطيعه سواء فهمنا الحكمة من ذلك أم لم نفهم، حتى يمتحن استسلامنا له من غير شروط ومن غير تردد.

# طاعة الله في السورة

ولأن محور السورة هو طاعة الله سبحانه وتعالى والاستسلام لأمره، نرى أن كلمة الطاعة ذكرت في السورة 7 مرات، والصدق مع الله 8 مرات. وليس هذا

فحسب، فإن أول آية في السورة أمرت النبي بالطاعة الخالصة لله دون سواه:

[يَأَيُّهَا ٱلنَّبِيّ ٱتَّقِ ٱلله وَلاَ تُطِع ٱلْكَافِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ].

وأتت آيات كثيرة بنفس المعنى: [وَلاَ تُطِعِ ٱلْكَلْفِرِينَ وَٱلْمُنَلْفِقِينَ وَدَعْ أَذَاهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلله] (48).

والآية الرابعة تركز على إخلاص الطاعة لله دون غيره: [مَّا جَعَلَ ٱلله لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ] لأن من يطيع العباد من دون الله، فسوف يكون مصيره في الآخرة مع من يقول: [وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلاً] (67).

وتثبت لنا السورة أن هذا الأمر لم يكن مختصاً بالنبي وحده، بل شمل كل الأنبياء:

[وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّيْنَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِن نُّوحٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْن مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِّيثَاقًا غَلِيظاً [7).

استسلام السماوات والأرض

وتختم السورة بمعنى لطيف، وهو قوله تعالى:

[إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً] (72).

فالاستسلام لله تعالى نوعان: إما أن تستسلم لربك جل وعلا باختيارك وبإرادتك، وإما أن تكون عبداً له دون أي اختيار... والنوع الأول هو الذي أشفقت منه السماوات والأرض لما يعلمن من صعوبة حمل الأمانة، أمانة التكليف، ولذلك فضلن النوع الثاني من الاستسلام، وهو الخضوع لله تعالى دون أن يكونوا مخيرين في فعل الطاعات..

أما الإنسان، فقد حمل هذه الأمانة [إنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً]، والآية لا تعني أنه كان ظلوماً جهولاً لأنه حمل الأمانة، لكنه يكون كذلك إذا لم يستسلم لله بعد

حمله لهذه الأمانة.

لذلك كان ختام سورة الأحزاب: استسلم لله تعالى، واعلم أن الله تعالى استأمنك على مسؤولية كبيرة، خافت منها مخلوقات عظيمة من مخلوقات الله، وفضلت الاستسلام لله دون أن يكون عندها خيار في ذلك...

# سبب تسمية السورة:

ونصل إلى سبب تسمية السورة، وهو طبعاً يرجع إلى غزوة الخندق، حين أحاط الأحزاب بالمدينة من كل جانب... فماذا كان قول المسلمين في هذا الموقف الصعب؟ [وَلَمَّا رَأَى ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلأَحْزَابَ قَالُواْ هَلذَا مَا وَعَدَنَا ٱلله وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱلله وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا وَتَسْلِيماً] (22).

أرأيت كيف أن التسليم لله يتكرر دائماً معنا في هذه السورة؟

لكن هناك سبباً آخر لهذا الاسم بالذات غير أحزاب الخارج. فالمدينة المنورة قد انقسمت من الداخل أيضاً إلى أحزاب: من حزب المنافقين، إلى حزب المتردين الخائفين، إلى حزب ثالث لا يجب أن ننساه، وهو حزب النساء اللواتي نصرن الإسلام، ولهذا أتت آيات كثيرة عنهن، مثل الآية 35: [إنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللهُ عَنها في استسلامهم: [مّن ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ والله عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً] (23).

# أصلح الأحزاب... لتقوم الحضارة

لقد سميت السورة بالأحزاب بسبب كثرة الأحزاب خارج المدينة وداخلها. ولا ريب أن إصلاح أحزاب الداخل والانتصار عليها أصعب بكثير من الانتصار على أحزاب الخارج. فالأولى قضى الله عليها بريح أرسلها عليهم، [فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا] (9). وأما أحزاب الداخل، فإن تم إصلاحها، فستصبح أمتنا

ذات حضارة قوية، كحضارة سبأ التي تحدثت عنها السورة التالية، وكأن العلاقة بين السورتين تختصر بالرسالة التالية: يا أحزاب الداخل انصهروا واستسلموا لله، لأن انصهار الداخل واستسلامه له تعالى هو سبيل بقاء الحضارات

## سورة سيأ

# استسلام الحضارات لله

سورة سبأ من السور التي تتناول قضية التفوق الحضاري، كسورة النمل، لكنها تأتي مكملة لها في المعنى ؛ فبينما ركزت سورة النمل على الأخذ بمقومات الحضارة، من علم وتفوق تكنولوجي وإدارة، تأتي سورة سبأ لتسأل كل من يريد بناء أمة وحضارة: على أي شيء تقوم هذه الحضارة؟ وعلى أي أسس؟ فهدف السورة هو: حاجة الحضارة للإيمان

والسورة تتحدث عن نموذجين متناقضين للحضارات: حضارة مؤمنة مستسلمة لله، وهي حضارة داوود وسليمان عليهما السلام، وحضارة عاصية رافضة لطريق الله وهي حضارة سبأ.

وجحيء هذه السورة في ترتيب المصحف بعد سورة الأحزاب يشير - كما ذكرنا - إلى أن إصلاح أحزاب الداخل بالإيمان هو السبيل لبناء حضارة قوية.

#### حضارتان في الميزان:

فالنموذج الأول، والذي يتمثل بالحضارة المؤمنة، هو نبي الله داوود الذي آتاه الله الملك:

[وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلاً يَجِبَالُ أَوِبِي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ]
(10)، فلما استسلم لله تعالى وعبده حق عبادته، طوّع الله له الحديد، وسخّر له الكون كله بين يديه: [وَلِسُلَيْمَلْنَ ٱلرّيحَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ الكون كله بين يديه: [وَلِسُلَيْمَلْنَ ٱلرّيحَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ] (12). لاحظ كلمات [أوّبِي] و[وَأَلَنَّا] و[وَأَسَلْنَا لَهُ]، فكلها تصور

كيف سخر الله تعالى الكون كله لهذه الحضارة المؤمنة. لذلك فإننا نرى في سورة أخرى من سور الاستسلام لله، سورة "ص"، كيف ثبت الله ملك سيدنا داوود: [وَٱلطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَّهُ أَوَّابٌ ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ...] (ص: 20 – 20).

أما النموذج الثاني، فهي الحضارة التي لم تستسلم لله فعوقبت وانتهت، وسميت السورة باسمها لتكون عبرة لمن يعتبر: [لَقَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءايَةٌ وَسَيت السورة باسمها لتكون عبرة لمن يعتبر: [لَقَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالٍ كُلُواْ مِن رَزْقِ رَبّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُ بَلَّدَةٌ طَيّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ \* هُ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّاتِهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْء مّن سِدْرٍ قَلِيلٍ \* ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجْزِى إِلاَّ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْء مّن سِدْرٍ قَلِيلٍ \* ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجْزِى إِلاَّ كَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْء مّن سِدْرٍ قَلِيلٍ \* ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجْزِى إِلاَّ

# الجن في السورة

وبين هاتين الحضارتين، تأتي السورة على ذكر الجن، وكيف كانت حضارتهم مستسلمة إلى حضارة سليمان بشكل كامل: [وَمِنَ ٱلْجِنّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبّهِ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ] مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبّهِ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ] (12). هذه الحضارة لم تؤت قوة ولا سلطاناً ولا علماً، بدليل قوله تعالى [فَلَمَّا فَلَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلاَّ دَابَّةُ الأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيْنَتِ ٱلْجِنُ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ] (14).

فهم كانوا يعملون بجد حوفاً من سليمان الذي كان يراقبهم، لكنه - عليه السلام - مات وهو متكئ على كرسيه دون أن يلاحظ الجن ذلك، ولم يعرفوا هذه الحقيقة إلا بعد أن أكلت حشرات الأرض من عصا سليمان... حادثة بسيطة تظهر هذه الحضارة المستسلمة لكن دون أي علم أو معرفة...

# سنة كونية

وتصل بنا السورة، بعد عرض المثالين، إلى تعميم القاعدة بأن تكذيب

الحضارات وكفرها بالله تعالى هو سبب هلاكها: [وَكَدَّبَ الَّذِينَ مِن قَبلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءاتَيْنَهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِى فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ] (45) فبعد الحديث عن الأمم الغابرة، بينت السورة أن هناك أمماً كانت أقوى عشر مرات من قريش، ومع ذلك فقد انتهت حضارتها لأن القاعدة العامة قد حرت عليها.

ولذلك تأتي موعظة شديدة لكل من يريد أن ينشأ حضارة أو يبني أمة، افهموها يا مسلمين،

واحفظوها يا من تريدون بناء مجد الإسلام:

[قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوْحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ للله مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُواْ مَا بِصَلْحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ] (46).

# سورة فاطر

## الاستسلام سبيل العزّة:

وتكمل سورة فاطر محور الاستسلام لله تعالى. فبعد أن رأينا في سورة سبأ أن الاستسلام لله هو سبيل بقاء الحضارات، تأتي سورة فاطر لتقول: بل أكثر من ذلك، فهو سبيل العزة والرفعة في الدنيا. فبعض الناس يعتقدون أن استسلامهم لرب العاملين وخضوعهم له هو مذلة وانتقاص من قدرهم، لكن السورة توضح أن العزة الحقيقية لا تأتي إلا من الله: [مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلله ٱلْعِزَّةُ جَمِيعاً إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ] (10).

# كيف لا تستسلم؟

ثم تنتقل السورة إلى ما هو أقوى من ذلك: كيف لا تستسلمون لله وأنتم فقراء إليه فقراً مطلقاً، وهو الغني عنكم وعن العالمين: [يأيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَاء إلى ٱلله وَٱلله هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ & إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ & وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱلله بِعَزِيزِ ] (15 - 17).

والسورة ابتدأت أصلاً بذكر الملائكة، وأنهم رغم عظم حلقهم وقوتهم، حاضعون لله مستسلمون له في كل أمورهم [ٱلْحَمْدُ لله فَاطِرِ ٱلسَّمَالُوتِ وَٱلأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَائِكَةِ رُسُلاً أُوْلِي أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبِّعَ] (1).

# فاطر السماوات والأرض

فلماذا سميت السورة بأحد أسماء الله الحسني، "فاطر"؟

إن سورة فاطر ترينا آيات الله في كونه، حتى نعرفه حق المعرفة، ونوقن أن العزة لله جميعاً، فنستسلم له ولا نخضع لسواه. فلماذا كان التركيز على اسم الله "فاطر"؟ إن مرادف كلمة "فاطر" هي كلمة "خالق". وفي اللغة، نقول "فطر الشيء" أي شقه إلى نصفين. لذلك فإن الآيات الكونية في السورة تركز على عظمة الله من خلال ازدواجية الكون:

[ٱلْحَمْدُ لله فَاطِرِ ٱلسَّمَاوٰتِ وَٱلأَرْضِ & مَّا يَفْتَحِ ٱلله لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ] (1-2)، [وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَاذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَاذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ] (12)، [أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلله أَنزَلَ هَاذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَاذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ] (12)، [أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلله أَنزَلَ مِن ٱلسَّمَاء مَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُّخْتَلِفاً أَلْوَانُهَا وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُّخْتَلِفٌ أَلُونُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ & وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَابَ وَٱلأَنْعَلَمِ مُخْتَلِفٌ أَلُونُهُ كَذَلِكَ] (27-28). وتأتي آيات أحرى بذكر الأضداد: [وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ & وَلاَ ٱلظُّلُ وَلاَ ٱلظَّلُ وَلاَ ٱلْحَرُورُ & وَمَا يَسْتَوى يَسْتَوى ٱلأَحْمَاتُ وَلاَ ٱلثُورُ & وَلاَ ٱلظَّلُ وَلاَ ٱلْحَرُورُ & وَمَا يَسْتَوى الْأَحْمَاتُ وَلاَ ٱلظَّوى الْأَحْرُورُ ...] (28-22).

وكأنما تقول لنا: من يستطيع أن يقيم الكون على هذه الأضداد إلا الله؟ فاخضعوا له واستسلموا لعظمته...

لذلك ترينا السورة في أكثر آياتها قدرة الله تعالى في الكون، حتى نعرف ربنا حـق المعرفـة ونـوقن أن العـزة لله جميعـا، ومنها قولـه تعالى [إنَّ ٱلله يُمْسِكُ ٱلسَّمَا وَتَ وَٱلأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَئِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّن بَعْدِهِ]

.(41)

# سورة يس

# الاستسلام في الدعوة إلى الله:

وسورة يس تظهر أن هناك نوعاً آخر من الاستسلام لا بد للمسلم من القيام به، وهو الاستسلام لله تعالى وتفويض الأمر إليه أثناء الدعوة إلى الله، بأن يبقى المرء مصراً على الدعوة إلى الله سواء اهتدى الناس أم لم يهتدوا، لأن الدعوة إلى الله عبادة لله، وأنت تتقرب إلى الله بهذه العبادة سواء أرأيت النتائج أمامك أم لم ترها...

ولذلك فإن سورة يس تصوّر لنا نموذجين من الناس: نموذج لأشخاص ما تزال قلوبهم تنبض بالحياة، ونموذج آخر لأشخاص ماتت قلوبهم. ولأن المرء لا يعلم ما في قلوب الناس فهو بالتالي لا يعلم من يرجى هدايته ممن لا يرجى فوجب عليه دعوة الجميع سواء اهتدوا أو لم يهتدوا.

## سبب نزول السورة:

فتبدأ السورة بذكر الذين لا ترجى هدايتهم [وَسَوَآء عَلَيْهِمْ أَءنذَرْتُهُمْ لَمْ يُومِنُونَ] (10) ثم مباشرة تذكر من ترجى هدايته [إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الْذِكْرَ وَحَشِى الرَّحْمِنَ بِالْغَيْبِ فَبَشَرْهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ] (11). فالسورة تصوّر الفئتين كما ذكرنا، مما يوضح لنا سبب نزولها على النبي  $\rho$  قبل الهجرة مباشرة، الفئتين كما ذكرنا، مما يوضح لنا سبب نزولها على النبي وقيف انتشار الإسلام وبدأ المسلمون يشعرون باليأس من دعوقهم. لذلك نرى آيات كثيرة تثبت النبي بأنه على الحق وتقوي عزيمته للاستمرار في طريق الدعوة.: [إنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ عَلَى صِرْطٍ مُّسْتَقِيمٍ <math> 3 تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ 4 الله للمؤرد قَوْماً مَّا أُنذِرَ ءابَاؤُهُمْ فَهُمْ غَلِهُونَ] (3 - 6).

فالسورة تسأل الدعاة إلى الله، وتسألنا أيضاً: هل ستطيعون الله وتستسلمون له وتستمرون بدعوتكم؟ فالله وحده هو الذي يعلم ما في صدور الناس، ولذا

وجب عليكم الاستمرار بالدعوة حتى لو كان ظاهر الناس لا يبشّر بالخير.

# نموذج للاستسلام:

ونرى في هذه السورة القصة الشهيرة، قصة القرية التي أرسل الله لها ثلاثة من المرسلين [وَٱضْرِبْ لَهُمْ مَّشَلاً أَصْحَلْبَ ٱلقَرْيَةِ إِذْ جَاءهَا ٱلْمُرْسَلُونَ & إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِقَالِثٍ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ } (13 – 14). فهذه القرية قد أرسل إليها ثلاثة أنبياء، لكن هناك رجلاً أحس بمسؤوليته عن هذا الدين وكان موقفه رائعاً:

[وَجَاء مِنْ أَقْصَى ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَقَوْمِ ٱتَبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ & ٱتَبِعُواْ مَن لاَ يَسْعَلُكُمْ أَجْراً وَهُمْ مُهْتَدُونَ & وَمَا لِي لاَ أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ مَن لاَّ يَسْعَلُكُمْ أَجْراً وَهُمْ مُهْتَدُونَ & وَمَا لِي لاَ أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تَرْجَعُونَ] (20 – 22) إنها قصة رجل لم يقف مكتوف اليدين دون أن يدعو إلى الله، بحجة وجود الأنبياء في هذه القرية، لكنه أصر على الاستمرار في دعوة قومه رغم أفضل منه بكثير... وهكذا نرى أن هذه القصة تصب في محور السورة مباشرة: إياك واليأس من دعوة الناس إلى الله.

# الآيات الكونية ونهاياتها

وقد ركزت السورة على الموت والبعث، حتى نتذكر أننا جميعاً سنموت، مؤمنين وكافرين، طائعين وعاصين.. لذلك ينبغي الاستمرار في الدعوة، لعل الله تعالى يحيي قلب رجل عاص قبل الموت. وهذا المحور يأتي مقروناً بالآيات الكونية المذكورة في السورة، التي ركزت على نهايات الأمور، وكأنها تذكر الكافرين بالموت الذي هو نهاية التكذيب ونهاية كل الخلائق. إسمع قوله تعالى: [وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ & وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ لَلمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيمٍ ] (38 – 39). أي أن للشمس والقمر نهاية، كما لكل المخلوقات.

# إقرأوا يس على موتاكم:

ومن هنا نفهم حديث النبي  $\rho$ : "إقرؤا يس على موتاكم". وليس المقصود من الحديث أن تقرأ في المقابر كما يفعل الكثير من الناس، بل أن تقرأ على الميت حال احتضاره. وكأن المعنى: إقرأ هذه السورة على كل حي، حتى أولئك الذين يلفظون أنفاسهم الأحيرة، لأن الحياة لا تزال موجودة فيهم فإذاً لا بد من توجيه الدعوة إليهم وعدم اليأس منهم... معنى جميل ومهم لكل الدعاة إلى الله.

## سورة الصافات

سورة الصافات تسلّط الضوء على معنى واحد: استسلم لأوامر الله حتى لو لم تدرك الحكمة منها. لذلك تأتي السورة بمثل رائع: سيدنا إبراهيم، لما طلب منه ذبح ابنه إسماعيل، فتلقى الأمر دون أي تردد أو سؤال عن الحكمة والغاية من هذا الطلب، وكأن السورة تقول لنا: سيأتيكم يا مسلمون عدد من الأوامر التي لن تفهموا الحكمة منها، فاقتدوا بسيدنا إبراهيم في تنفيذه للأوامر الربانية...

# استسلام الأب والابن:

وبالعودة لسيدنا إبراهيم، فإننا نرى في قصته استسلاماً كاملاً لله تعالى.

فهو قد ترك قومه وهاجر إلى الغربة في سبيل الله [وَقَالَ إِنَّى ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبَّى سَيَهْدِين] (99).

ثم تصوّر لنا السورة اشتياقه وحاجته للولد: [رَبّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينِ] (100).

فاستجاب الله لدعائه [فَبَشَّرْنَهُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ] (101).

تخيل فرحة قلبه...! رجل كبير عجوز مهاجر وبعيد عن بلده... تخيّل تعلّقه بهذا الولد، الذي ليس غلاماً عادياً، بل أنه "غلام حليم"... فماذا بعد؟ نرى في الآية (102).

[فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْمَ] لما كبر الولد أمام عيني والده، رأى إبراهيم في منامه رؤيا صعبة [قَالَ لِبُنَىَّ إِنَّى أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ] ليس أمراً مباشراً من الله أو عن طريق جبريل، بل عن طريق الرؤيا. ومع ذلك لم يتذرع إبراهيم بذلك، لأنه يعلم أن رؤيا الأنبياء حق...

ولم يطلب إبراهيم معرفة الحكمة من هذا الطلب، بل لم يسأل عنها أصلاً، لكنه قال لابنه بكل استسلام: [إنّى أَرَى فِي ٱلْمَنَامِ أَنّى أَذْبَحُكَ فَٱنظُرْ مَاذَا تَرَىٰ] وهذا السؤال ليس تردداً لأنه سيذبحه أصلاً، لكن إبراهيم، ذاك النبي المستسلم لله تعالى في كل أوامره، أراد أن يشارك ابنه في الأجر. فماذا قال إسماعيل؟ إن أباه تركه وهو طفل في صحراء قاحلة، ويأتي اليوم ليخبره أنه سيذبحه..

# [قَالَ يَأْبَتِ ٱفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِن شَاء ٱلله مِنَ ٱلصَّابِرِينَ].

وهنا تأتي الآية المحورية: [فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ] (103)، وهنا يأتي سؤال: ألم يكونا مسلمين قبل هذا الطلب؟ طبعاً، لكن [أَسْلَمَا] هنا تصور معنى الإسلام الكامل، وهو الاستسلام لله تعالى دون أي تردد...

# لماذا سميت السورة بالصافات؟

ما هي الصافات؟ هي الملائكة التي تصطف بين يدي الله تعالى استسلاماً له. لذلك بدأت السورة بداية رائعة بذكر هؤلاء العباد المخلصين.

وإننا نلاحظ في القرآن أن بدء كل سورة بالحديث عن الملائكة يعني أن محور هذه السورة يتعلق بالاستسلام لله أو الخضوع له، لأن الملائكة هم قدوة ورمز في هذا المعنى.

# الاستسلام لله طوعاً أو كرهاً:

فإذا أبى المرء الاستسلام في الدنيا، فإن السورة تحذرنا من هول يوم القيامة: [وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَّسْتُولُونَ & مَا لَكُمْ لاَ تَنَاصَرُونَ & بَلْ هُمُ ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ]

.(26 - 24)

كأنها تقول: استسلم في الدنيا طوعا قبل أن تستسلم في الآخرة كرها..

أرأيت كيف أنك ستستلم لله رغماً عنك يوم القيامة دون أن يفيدك ذلك في شيء؟

فاخضع له بإرادتك في الدنيا، واستسلم لأحكامه وشرعه حتى لو لم تعلم الحكمة منها. فلا ينبغي لأحد أن يمتنع عن تنفيذ حكم ما إلا إذا اقتنع أولاً... ومع ذلك فإن من كرم الله أنه جعل للغالبية الكبرى من أوامره تعليلات وحكم مقنعة، لكنه أبقى بعض الأوامر دون أن يطلعنا على الحكمة منها، حتى يعلم من سيطيع ويستسلم ومن سيعصى ويتكبر...

#### سورة ص

وبعد أن عرضت كل سور الجزئين 22 و23 محوراً واحداً وهو الاستسلام لله تعالى، تأتي سورة ص بمعنى جميل: رغم أنك أيها المسلم مستسلم لأوامر الله، لكنك قد تخطئ وتعصي، والسؤال هو: هل ستعود إلى الله؟ أم أنك ستتكبر وتصر على رأيك.. وهكذا يكون محور السورة: الاستسلام لله بالعودة إلى الحق دون عناد.

#### العودة إلى الحق بلا عناد

ولذلك تتحدث السورة عن ثلاثة أنبياء، حصلت أمامهم خصومات أو تسرّعوا في اتخاذ قراراتهم، لكنهم عادوا إلى الحق بسرعة. وهذه العودة إلى الله من أهم أنواع الاستسلام لله تعالى، لأن المتكبر لا يعود إلى الحق، وإذا رأى نفسه على خطأ فسوف يصر على موقفه عناداً واستكباراً. ولذلك فإننا نرى في ختام السورة قصة إبليس، الذي كان رمزاً للاستكبار والعناد وعدم العودة إلى الله.

## عودة داوود

وأول قصة ذكرت في السورة هي قصة سيدنا داوود حين اختصم أمامه

خصمان، وقالا له: [... فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِٱلْحَقّ وَلاَ تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَىٰ سَوَاء الصَّرْطِ] (22) فتعجّل سيدنا داوود في الفتوى وحكم لأحدهما. لكن عودته كانت سريعة [وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَابَ & فَغَفَرْنَا لَهُ ذَٰلِكَ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَنَابٍ] (24 – 25).

#### عودة سليمان

والقصة الثانية هي قصة سليمان بن داوود عليهما السلام: [وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابً] (30).

وترينا الآيات أيضاً سرعة إنابته: [إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَشِيّ ٱلصَّافِنَاتُ ٱلْجِيَادُ هِ فَقَالَ إِنّى أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِى حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ] (31-32) فلما رأى أن الخيل ألهته عن ذكر الله حتى غابت الشمس، قال: [رُدُّوهَا عَلَىَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بِٱلسُّوقِ وَٱلأَعْنَاقِ] (33) فقرر ذبح الخيل كلها لهذا السبب.

وترينا الآيات مشهداً آخر من مشاهد إنابته عليه السلام: [وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ] (34).

## عودة أيوب:

وأخيراً قصة أيوب عليه السلام حين أقسم أن يضرب زوجته مئة ضربة فقال تعالى [وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثاً فَٱصْرِب بِهِ وَلاَ تَحْنَتْ...] (44) فعاد إلى الحق، وأوجد الله تعالى له مخرجاً لكي لا يحنث، وأمره أن يأخذ مئة عود وأن يضرب بها زوجته ضرباً خفيفاً حتى يبر بقسمه دون أن يمنعه ذلك من العودة إلى الحق.

والملاحظ أن قصص الأنبياء في هذه السورة ركّزت على عبودية الأنبياء وإنابتهم لله تعالى:

- داوود [وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا ٱلأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ] (17) أي كثير الرجوع إلى الله وسريع العودة إلى الحق.
  - سليمان: [نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّاكً] (30).

# - أيوب: [نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ] (44).

وهكذا نلاحظ أن معاني العبودية لله والإنابة إليه قد تكررت في السورة بشكل واضح...

# إبليس والاستكبار

وفي مقابل الأنبياء الذين أنابوا لربهم، تعرض السورة نموذجاً عكسياً لإبليس:

[فَسَجَدَ ٱلْمَلَئِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ & إِلاَّ إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَلْهِرِينَ] (73-74) فكان استكبار إبليس هو السبب الأساسي لكفره وضلاله. لذلك يواجهه رب العزة بذلك: [قالَ يَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ لِذَلك يواجهه رب العزة بذلك: [قالَ يَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ لِيَدَى أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَلِينَ] (75). فماذا كانت نتيجة ذلك المتكبر؟ [قَالَ فَٱخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ & وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ] (75-78).

هذا النموذج الرهيب لإبليس أتى في ختام سورة "ص"، وفي ختام سور الاستسلام لله، وبين إبليس الاستسلام لله، وبين إبليس عدو الله الذي قاده تكبره وعدم خضوعه إلى الكفر والطرد من رحمة الله...

# سورة الزمر

سورة الزمر (مكية)، نزلت بعد سورة سبأ، وهي في ترتيب المصحف بعد سورة (ص)، وعدد آياتها 75 آية.

#### سر بين العبد وربه

سورة الزمر من أجمل السور التي يحبها أهل القرآن ويحفظونها، لما تتضمنه من معان وآيات رائعة. هدفها واضح جداً: أهمية الإخلاص لله، وأن نبتغي بأعمالنا وجه الله تعالى، ونبتعد عن الرياء. فمن أراد أن يختبر نفسه ويعرف مدى إخلاصه في عمله، وهل يدخل الرياء (أو الشرك الخفي) في عمله أم لا... فعليه أن يقرأ سورة الزمر، ويعرض قلبه على آياتها...

#### ميزان الإخلاص

إياك أن يكون في عملك نية لغير الله. إياك أن تقول: فلان يراني، والناس تشير إلي وتقول: هذا يحفظ القرآن، هذا يداوم على الصلاة في المسجد... أخلص لله تعالى في عبادتك. أخلصي لله تعالى في إرضائك لزوجك وطاعتك له. أخلصوا أيها الآباء والأمهات في تربية أولادكم على طاعة الله تعالى ونصرة الإسلام.. أخلصوا في حياتكم كلها لله، تضمنوا زمرة المؤمنين في الجنة، وتكونوا ممن فهم سورة الزمر وحقّق مراد ربنا من هذه السورة.

#### ألا لله الدين الخالص

ومن أول آيات السورة نرى هذا المحور واضحاً: [إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقّ فَاعْبُدِ ٱلله مُخْلِصاً لَّهُ ٱلدِّينَ & أَلاَ لله ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ...] (2 - 3).

وتتوالى كلمات الإخلاص والآيات التي تشير إليه بشكل متواصل...

فنقرأ قوله تعالى: [قُلْ إِنّى أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلله مُخْلِصاً لَّهُ ٱلدّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لَأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱللهُ مُخْلِصاً لَهُ وَلَيْ عَصَيْتُ رَبّى عَدَابَ لَأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱللهُ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دِينِي ﴿ فَٱعْبُدُواْ مَا شِئْتُمْ مّن دُونِهِ...] يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قُلِ ٱلله أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دِينِي ﴿ فَٱعْبُدُواْ مَا شِئْتُمْ مّن دُونِهِ...] (11 – 15).

فتؤكد الآيات على نفس المعنى: الإخلاص الكامل لله تعالى في العبادة والعمل.

#### ليكن عملك خالصاً كاللبن

ومن روعة القرآن في توضيح معنى الإحلاص، آية في سورة النحل، حيث يقول تعالى:

[وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مّمَّا فِي بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمٍ لَبَنًا خَالِصًا سَآئِغًا لِلشَّارِبِينَ] (66).

فهذا اللبن الأبيض، يخرج من بين الفضلات والدم، لبناً نقياً خالصاً، ولو أن قطرة واحدة من الدم وقعت فيه لفسد... هل تقدر أن تخلص في عبادتك وتنقيها من الشوائب؟ هل تستطيع أن تجعل كل سكنة وكل همسة في حياتك خالصة لله تعالى... وأنت تكلم الناس في الدين، وأنت تصلي، وأنت تقرأ القرآن، وأنا عندما أكتب هذا الكتاب... لا بد من الإخلاص الشديد لله، حتى يتقبل منا أعمالنا..

#### أيهما أصلح لك؟

وبعد ذلك يضرب الله لنا مثلاً جميلاً يناسب معنى الإخلاص:

[ضَرَبَ ٱلله مَثَلاً رَّجُلاً فِيهِ شُرَكاء مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً لَرَجُلٍ هَـلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً ٱلْحَمْدُ لله بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ] (29).

فهل يستوي من يعمل عند سيد واحد ومن يعمل عند عدة أسياد؟ وهل يكون الموظف الذي عنده مدير واحد كالموظف الذي يتلقى أوامره من عدة مدراء،

#### بآراء ووظائف مختلفة؟

لذلك تأتي بعد هذا المثل مباشرة [ٱلْحَمْدُ الله]، لأن التوحيد نعمة تريح القلب وتصون العبد من الزلل. الحمد الله على نعمة التوحيد، وأنه إله واحد، لأن إخلاص العمل الله أنفع لقلبك وأجمع لهمتك وأدعى لقبول العمل، تعود عليك بركته في الدنيا، وأجره مضاعفاً في الآخرة.

#### أنواع الإخلاص

وقد تناولت آيات السورة كل أنواع الإخلاص، وأولها إخلاص العبادة، حيث يقول تعالى [أُمَّنْ هُوَ قَانِتٌ ءانَاء ٱلَّيْلِ سَلْجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ ٱلأَّخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُو ٱلاْلْبُلْبِ] ...(9)...

غوذج مضيء، لإنسان مخلص في عبادته لله تعالى، لا تهمه إشارات الناس له بالطاعة ومدحهم إياه بالعبادة، ولذلك فإنه يستعين في إخلاصه بقيام الليل، ويجتهد في العبادة حين لا يراه أحد من الناس...

ويأتي نوع آحر من أنواع الإحلاص، أهم من الأول بكثير: الإحلاص في التوبة، حتى وأنت تعود إلى الله وتتوب إليه:

[قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱلله إِنَّ ٱلله يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ & وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن يَغْفِرُ ٱلدُّنوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ & وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ ] (53 – 54)...

أنظر إلى كلمة [وَأُنِيبُواْ] ما أروعها... فهي تمثل سرعة العودة إلى الله والتوبة إليه...

وهكذا نرى أن الإخلاص يعين على الاستمرار في الطاعة، كما يعين على التوبة من الذنوب ومن التقصير...

#### لو استعانوا لأعانهم

وفي أواحر السورة تعود الآيات لتحدثنا عن الإحلاص وتحذرنا من الإشراك بالله تعالى [قُلْ أَفَعَيْرَ ٱلله تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ أَيُّهَا ٱلْجَلْهِلُونَ & وَلَقَدْ أُوْحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَلْسِرِينَ & بَلَ ٱلله فَٱعْبُدْ وَكُن مِّنَ ٱلشَّكِرِينَ] (64 – 66)...

فكيف لا يخلص المرء لله؟ وله ما في السماوات وما في الأرض...

إن الشرك بالله وعدم الإحلاص له إنما هو إساءة في تقدير حق الله وعظمته، والعياذ بالله. ولهذا جاء في الآية التالية مباشرة [وَمَا قَدَرُواْ ٱلله حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلأَرْضُ وَالعياذ بالله عَمَّا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَا وَتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَلَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا بَعْمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَا وَتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَلَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا بَعْمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَا وَتُعالَىٰ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَلَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَشْرِكُونَ ] (67)، فكل من يشرك بالله تعالى - سواء أكان هذا الشرك ظاهراً أم خفياً - فإنه لا يعلم قدره سبحانه وتعالى...

#### ختام يشحذ الهمم

ونصل إلى آيات خاشعة، تحز القلوب، وتنقل لها مشاهد من يوم القيامة، وأحوال أهل النار وأهل الجنة. هذه الآيات تنقيك من الشرك والرياء تنقية تامة، وتزيدك خوفاً من الله ورهبة منه ورغبة إليه، وبالتالي تعينك على كل من إخلاص التوبة وإخلاص العبادة...

[وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَا وَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاء ٱلله..] (68).

ويأتي بعدها قوله تعالى: [وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَراً...] (71). وبالمقابل نرى أهل الجنة [وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلّجَنَّةِ زُمَراً...] (73).

إنه فرق كبير بين مصير المشركين الكافرين وبين مصير المؤمنين المخلصين...

# بين [.. فُتِحَتْ أَبْولِبُهَا..] و[.. وَفُتِحَتْ أَبْولِبُهَا..].

ومن روعة القرآن، أن الآيات عبرت عن الفرق الرهيب بين أصحاب الجنة وأصحاب النار بحرف واحد: الواو.

فكلا الفريقين يساق إلى مصيره الذي أعده الله تعالى له، وكلاهما يساق مع الزمرة أي مع المجموعة التي كان معها في الدنيا [وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أَرْمَراً] (71-73). لكننا نرى في رُمَراً... وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَراً] (71-73). لكننا نرى في مصير الكفار قوله تعالى: [حَتَّى إِذَا جَاءوهَا فُتِحَتْ أَبْوابُهَا] (73).

بينما عن المؤمنين، تقول الآيات: [حَتَّىٰ إِذَا جَاءوهَا وَفُتِحَتْ أَبُولُهَا]، ومثل هذه الملاحظات الدقيقة واللطيفة لا يتنبه لها إلا من يهتم بحفظ القرآن... فما الفرق بين الآيتين؟

فالكفار يساقون إلى جهنم خائفين، دون أن يعرفوا إلى أين تقودهم خطاهم وفجأة، تفتح أمامهم أبواب جهنم والعياذ بالله، ويفاجئون بعذاب الله تعالى.

أما المؤمنون، فهم يسيرون في موكب واحد، زمراً أيضاً، مطمئنين إلى مصيرهم، يترقبون الجنة وينظرون إليها من بعيد وهي تفتح أبوابحا (لذلك قالت الآية وفتّحت أبوابحا)...

فحُرِم الكفار من الواو لهول المفاجأة ووطأتها عليهم، بينما أعطى الله حرف الواو للمؤمنين حتى يستمتعوا بمراقبة أبواب الجنة وهي تفتح... تصوير رائع ومعاني رائعة فقط من حرف واحد من أحرف القرآن، إذ لا يوجد أي حرف زائد في القرآن، وهذا من إعجازه البياني..

## ألا تريد اللحاق بهم؟

وتختم السورة بأروع ما يكون، آيات رقيقة ترقيق القلب وتشوّقه لطلب الجنة...

[وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَراً حَتَّىٰ إِذَا جَاءوهَا وَفَتِحَتْ أَبُوٰبُهَا وَقَالُ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَٱدْخُلُوهَا خَلِدِينَ & وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لله ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا ٱلأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاء فَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلْمِلِينَ & وَتَرَى ٱلْمَلَئِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِهِمْ وَقُضِى بَيْنَهُمْ بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لله رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ] (73 – 75).

## لماذا (الزمر)؟

وكالعادة، يبقى سؤال مهم: وهو الحكمة من تسمية سورة الإخلاص لله باسم سورة الزمر...

والسبب - والله أعلم - هو أن أكثر ما يعينك على إخلاص العمل لله تعالى، أن تكون في زمرة صالحة، أي صحبة صالحة. وبالمقابل، فإن جزاء الإخلاص أن تنال صحبة المؤمنين. وكما يقول العلماء، يأبي الله أن يدخل الناس الجنة فرادى، فكل زمرة وكل صحبة يدخلون الجنة زمرة أي سوية...

فسميّت السورة بهذا الاسم حتى تتذكر الزمرتين، زمرة أهل الجنة وزمرة أهل النار، كلما قرأت السورة، وتختار بنفسك من يعينك على الإخلاص ويكون رفيقاً لك في الدنيا، ومرافقاً لك عند دخول الجنة.

# سورة غافر

سورة غافر (مكية)، نزلت بعد سورة الزمر، وهي بعدها أيضاً في ترتيب المصحف، عدد آياتها 85 آية..

#### أدع إلى الله وفوض الأمر إليه

إن المحور الأساسي الذي تتحدث عنه سورة غافر هو أهمية الدعوة إلى الله وتفويض الأمر لله أثناء الدعوة... فما علاقة الدعوة بتفويض الأمر إلى الله؟...

إن الداعي إلى الله تعالى سيواجه مشاكل ومصاعب حلال دعوته، فإذا أردت أخي المسلم أن تختار طريق الدعوة إلى الله، طريق أنبياء الله تعالى، فاعلم أن هناك عقبات كثيرة فيه، وعليك أن تفوض الأمر كله لله وتتوكل عليه. لذلك جاء في هذه السورة آية محورية، [إنّا لَننصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ السورة آية موجهة الإنبياء [رُسُلنَا وَالَّذِينَ ءامَنُواْ فِي موجهة للأنبياء [رُسُلنَا وَالَّذِينَ ءامَنُواْ]، وتعدك بالنصر الرباني في الدنيا قبل الآخرة [في ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ وَقُومُ ٱلأَشْهَادُ]، فتوكل على الله، وفوض الأمر إليه...

## خير القول وخير العمل

وسورة غافر تنضم إلى سور كثيرة في القرآن في حثها على أشرف مهمة في التاريخ: الدعوة إلى الله، لأنها طريق الأنبياء والمرسلين، فلا بد أن يحرص الإنسان عليها ويهتم بحا لا بل ينذر حياته كلها لإيصال الخير إلى الناس.

والدعوة ليست صعبة، إذ لا يشترط أن يكون المرء علامة حتى يدعو إلى الله تعالى.

حدّث أصدقاءك عن الإسلام وعظمته ورحمته، أو على الأقل انشر الشريط الإسلامي المفيد أو الكتب النافعة التي تعلّم الناس أمور دينهم وتقرّبهم إلى الله.. حدّثي رفيقاتك عن الحياء والعفة بأي وسيلة تؤثر في القلب. وليس عليكم النظر إلى النتائج، إذ أن المطلوب منا هو العمل فقط، والله وحده هو الذي يهدي من يشاء...

## إني عذت بربي وربكم

ولأن السورة تحدثنا عن الدعوة وتفويض الأمر إلى الله، فإننا نرى هذه المعاني مرتين في قصة موسى عليه السلام: [وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَىٰ وَلْيَدْعُ رَبَّهُ إِنَّى أَخَافُ أَن يُبَدّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلأَرْضِ ٱلْفَسَادَ] (26).

وحين وصل الأمر إلى التهديد بالقتل، استمر موسى عليه السلام بالدعوة إلى دين الله تعالى وفوض أمره إلى الله تعالى: [وَقَالَ مُوسَىٰ إِنّى عُذْتُ بِرَبّى وَرَبّكُمْ دين الله تعالى وفوض أمره إلى الله تعالى: [وَقَالَ مُوسَىٰ إِنّى عُذْتُ بِرَبّى وَرَبّكُمْ مّن كُلّ مُتَكّبر لاَّ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ] (27).

# وأفوض أمري إلى الله

فماذا حدث بعد ذلك؟ [فَوقَاهُ ٱلله سَيّئاتِ مَا مَكَرُواْ] (45)..

وكأن المعنى: أدع أيها المسلم إلى الله، ولا تخش في الله لومة لائم. وتوكل على من يحفظك وفوض أمرك إليه، ليحميك من أعدائك. واستعذ دوماً بالله تعالى، كما قال سيدنا موسى: [إنّى عُذْتُ بِرَبّى وَرَبّكُمْ] (27).

## عقبات على الطريق

طريق الدعوة صعب ومليء بالمشاق والمتاعب، لكنها ستكون أخف بكثير من تلك التي واجهت موسى عليه السلام ومؤمن آل فرعون، كأن يستهزأ بك أحد، أو يشتمك أو يضيق عليك حياتك... لهذا، عليك أن تفوض أمرك إلى الله وتستمر في الدعوة، لأن الأمة المحمدية كلها مطالبة بالدعوة، كما جاء في سورة آل عمران: [كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُوْمِنُونَ بِٱلله..] (آل عمران: 110). فما الذي جعلنا خير أمة أخرجت للناس؟ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أولاً، ثم الإيمان بالله، إشارة إلى أهمية هذه الفريضة العظيمة في تميزنا عن باقي الأمم...

#### أقصر طريق إلى القلوب

والسورة لا تحث المؤمنين على الدعوة إلى الله وحسب، بل إنها ترشدنا إلى أفضل الوسائل في الأخذ بيد الناس. وهذا ما نراه في قصة مؤمن آل فرعون، وعرض السورة للوسائل التي استخدمها هذا الداعي الرباني في دعوته لقومه. تعالوا معاً أيها الدعاة، لنتعلم دروساً قرآنية رائعة في الدعوة إلى الله:

## الإقناع العقلي

[وَقَالَ رَجُلٌ مُّؤْمِنٌ مّنْ ءالِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَنَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبّى الله وَقَدْ جَاءَكُمْ بِٱلْبَيّنَاتِ مِن رَبّكُمْ وَإِن يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَلْدِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ...] (28).. فهو يقول لهم: "اسمعوه وبعد ذلك قرروا القبول أو الرفض. مع العلم أن كذبه سيرتد عليه وحده، أما صدقه فيرتد عليكم ويهلككم". كلام عاقل وهادف، يعتمد على تبسيط الأمور والحقائق.

# التواضع مع الناس

وبعد أن أنهى المنهج العقلي، انتقل هذا المؤمن إلى منهج آحر، فقال: [يلقَومِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَلِهِرِينَ فِي ٱلأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِن بَأْسِ ٱلله إِن جَاءنا...] (29).

لاحظ الذكاء وحسن اختيار الألفاظ: فحين تحدث عن الملك قال: [لَكُمُ اللّهُ قال: وَلَكُمُ اللّهُ قال: الله، قال: الله، قال: ومن عنداب الله، قال: وفَمَن يَنصُرُناً، فأدخل نفسه معهم حتى يشعرهم أنه واحد منهم، لا يتكبّر عليهم بالتزامه وتديّنه، وأنه يخاف عليهم كما يخاف على نفسه.

وهكذا نتعلم درسين في الدعوة إلى الله من آية واحدة:

- إنزال الناس منازلهم، ومخاطبتهم بما يحبون من الألقاب [لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَهْرِينَ فِي ٱلأَرْض].
- عدم التكبر على المدعوين، وإحساسهم أن الداعي واحد منهم [فَمَن ينصُرُنا].

# صدق العاطفة

وبعد ذلك ينتقل الداعي إلى الناحية العاطفية في الدعوة [وَيَقَوْمِ إِنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلتَّنَادِ] (32) فإذا أردت أن تؤثر في الناس، فعليك أن تحب الناس وتشعرهم بحبك لهم ورحمتك بمم وخوفك عليهم من العذاب... [يلقَوْمِ إِنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ مّثْلَ يَوْمِ ٱلأَحْزَابِ] (30).

#### استخدام التاريخ في الدعوة

وبعد الاستعانة بالمنهج العقلي والمنهج العاطفي، يأتي الاستشهاد بالتاريخ في الدعوة إلى الله:

[يلقَوْمِ إِنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ مَّثْلَ يَوْمِ ٱلأَحْزَابِ & مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِن بَعْدِهِمْ وَمَا ٱلله يُرِيدُ ظُلْماً لَلْعِبَادِ] (30-31).

فالداعية إلى الله تعالى لا بد أن يكون موسوعي الثقافة والمعرفة، على علم بالتاريخ، وبأحوال الأمم السابقة، ليحث الناس على الاعتبار ممن سبقوهم.

## التذكير بيوم القيامة

وأحيراً، بدأ يتحدث عن يوم القيامة، لأن التذكير باليوم الآخر هو من أقوى

الوسائل التي يجب على الدعاة أن يستعينوا بها في دعوهم إلى الله: [وَيلَقَوْمِ إِنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلتَّنَادِ] (32) - أي يوم القيامة - [يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِّنَ ٱلله مِنْ عَاصِمِ وَمَن يُضْلِل ٱلله فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ] (33).

ثم يعود بعد ذلك إلى التاريخ [وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيّنَاتِ...] (34) ثم إلى استخدام العاطفة [يُقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ] (38). ثم التذكير بيوم القيامة [يُقَوْمِ إنَّمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ ٱلأَخِرَةَ هِي دَارُ ٱلتَذكير بيوم القيامة [يُقَوْمِ إنَّمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ ٱلأَجواةِ وَتَدْعُونَنِي إلَى ٱلْقَرَارِ] (39) ثم المنهج العقلي [ويلقَوْمِ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَواةِ وَتَدْعُونَنِي إلَى ٱلنَّر هِ تَدْعُونَنِي لأَكْفُرَ بِٱللهُ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَّارِ] (41 – 42).

ويختم دعوته لقومه بتفويض الأمر إلى الله كما ذكرنا [فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفَوّضُ أَمْرِى إِلَى ٱلله] (44)...

موقف رائع، وحجة باهرة، يستعملها هذا الداعي إلى الله، الذي ليس بنبي مرسل، لكن غيرته على دين الله وحبه للإسلام، كانا سبباً في أن يذكر في كتاب الله تعالى، ويكون قدوة للدعاة إلى يوم القيامة، في استخدام الوسائل المناسبة للدعوة إلى الله.

#### الدعاء عنوان التفويض

والدعاء هو من أهم مظاهر تفويض الأمر إلى الله، لذلك ركزت السورة كثيراً على الدعاء، فنرى أن السورة في بدايتها ذكرت دعاء الملائكة للمؤمنين: [ٱلَّذِينَ عَمْلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ يَحْمُدُ رَبّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ عَامُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْء رَّحْمَةً وَعِلْماً فَٱغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ] (7).

وحتمت السورة بالآية المشهورة في الحث على الدعاء: [وَقَالَ رَبُّكُمْ ٱدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دُخِرِينَ] أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دُخِرِينَ] (60).

وخلال السورة، وردت آيات كثيرة في نفس المعنى: [فَٱدْعُواْ ٱلله مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدّينَ] (14).

ومن لم يدع ربه في الدنيا سيندم على ذلك كثيراً في الآخرة [قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَا بَل لَّمْ نَكُنْ نَدْعُواْ مِن قَبْلُ شَيْئاً] (74). فيحاولون الدعاء، لكن ذلك لن يفيدهم شيئاً، بعد أن تركوا الدعاء في الدنيا [قَالُواْ فَٱدْعُواْ وَمَا دُعَاء ٱلْكَلْفِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلَلِ] (50).

فإذا أردت العون خلال دعوتك إلى الله، والتفويض والتسليم إليه سبحانه في هذا الطريق، فاقرأ سورة الدعوة والتفويض، اقرأ سورة غافر بمذه النية.

# سور فصلت والشورى والزخرف والدخان والجاثية والأحقاف

هذه السور الست تجمعها خصائص عديدة، أولها أنها تبدأ به (حم)، ولذلك تعرف بالحواميم.

#### حم... والأحرف المقطعة

هذه السور تبدأ جميعاً بـ [حم]. فما المراد من هذه الحروف؟ سبق وقلنا في سورة آل عمران أن الله تعالى يتحدى العرب في هذه الحروف المقطعة. وكأن المعنى: هذه الحروف هي المادة الأولية التي تستعملونها في الكتابة، فتنظمون منها نشراً وشعراً... وأنتم في حياتكم العادية تأخذون المواد الأولية الأساسية في الكون (من حديد ومعادن وخشب..). وتصنعون منها سيارات ومفروشات ومبان... لكن التحدي هو: هل تقدرون أن تصنعوا من هذه المنتجات إنساناً فيه روح؟

وبالتالي، يكون التحدي في الحروف المقطعة: هذه هي المادة الأولية للغتكم، فهل تستطيعون أن تأخذوا هذه المادة الأولية وتأتوا منها بقرآن... هل تستطيعون أن تنفخوا الروح في هذه الحروف؟ اسمع قوله تعالى عن القرآن [وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إلَيْكَ رُوحاً مّنْ أَمْرِنَا] (الشورى، 52)، فهل تقدرون على أن تأتوا بمثل هذا القرآن، (ومن اللطائف أن هذه الآية أيضاً موجودة في الحواميم).

#### مفتاح واحد لهدف واحد

إنّ السور التي تبدأ بنفس الأحرف المقطعة لا بد أن يجمعها قضيّة

مشتركة... وكأن [الم] أو [حم] هم هم ورقا (أو code) لموضوع السورة وفكرتما

المحورية. وكل السور التي تبدأ بهذا الرمز ترتبط مع بعضها في مواضيعها وأهدافها (كما رأينا في سور البقرة وآل عمران والعنكبوت).

وسور الحواميم - كما هو واضح - ابتدأت جميعها بنفس الحروف المقطّعة [حم] لأن هناك هدف مشترك يجمعها، وحتى نعرف هذا الهدف، لا بد أن نستعرض النقاط المشتركة التي تجمع هذه السور:

- 1. كلها سور مكية
- 2. كلها تبدأ ببيان قيمة القرآن وعظمته.
- 3. تذكر قصة موسى عليه السلام مع بني إسرائيل.
- 4. تبيّن انتقال الرسالة من بني إسرائيل إلى أمة محمد
  - 5. تحث على الوحدة والتحذير من الفرقة..
    - 6. تختتم بالصفح والإمهال...

ولنبدأ بملاحظة هذه المعاني، ونربط بينها، في طريقنا لفهم مراد ربنا من هذه السور الكريمة.

## 1. قيمة القرآن:

تبدأ هذه السور جميعاً بالحديث عن قيمة القرآن وعظمته:

ففي سورة فصّلت: [حم & تَنزِيلٌ مّنَ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ] (1 - 2).

وفي الشورى: [حم & عسق & كَذَلِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ الله الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ] (1-2-3).

وفي سورة الزّخرف: [حم & وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ] (2 - 2).

وسورة الدّخان: [حم & وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ] (1 - 2).

وسورة الحاثية: [حم & تَنزِيكُ ٱلْكِتَكِ مِنَ ٱلله ٱلْعَزِينِ اللهِ الْعَزِينِ وَاللهِ الْعَزِينِ اللهِ الْعَزِينِ أَللهِ اللهِ الْعَزِينِ أَللهِ اللهِ المُلْمُولِي المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُولِيَّ اللهِ المُلْمُ

وسورة الأحقاف: [حم & تَنزِيلُ ٱلْكِتَابِ مِنَ ٱلله ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ] (1 -

.(2

#### 2. موسى عليه السلام وبنو إسرائيل:

ســورة فصّــلت: [وَلَقَــدْ ءاتَيْنَــا مُوسَـــىٰ ٱلْكِتَــاٰبَ فَــٱخْتُلِفَ فِيهِ...] (45).

سورة الزّحرف: [وَلَقَدْ أَرْسَدُنا مُوسَدى بِئَايَا بِأَلَى فِرْعَوْنَ وَمَلئيْه] (46).

سورة الدخان: [وَلَقَدْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ & أَنْ أَدُّواْ إِلَىَّ عِبَادَ ٱللهِ] (17–18).

[وَلَقَدْ نَجَّيْنَا بَنِي إِسْراءيلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ] (31).

سورة الحاثية: [وَلَقَدْ ءاتَيْنَا بَنِي إِسْرَءيلَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحُكْمَ وَٱلنُّبُوَّةَ...] (16).

سورة الأحقاف: [وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامِاً وَرَحْمَةً] (12).

وأكثر قصص الأنبياء تكراراً في القرآن الكريم هي قصة موسى عليه السلام، لدرجة أننا نرى حديثاً لطيفاً للنبي  $\rho$  في المسألة، حيث يقول: "رحم الله أخي موسى لقد كاد يذهب بثلث القرآن". فما الحكمة من ذلك؟

لأن قصة موسى احتوت على محورين أساسيين: علاقة موسى مع فرعون (والتي كانت من أقوى المواجهات في صراع الخير والشر)، وعلاقة موسى مع بني إسرائيل، التي كانت آخر أمة قادت الأرض قبل أمة محمد  $\rho$ ، فكانت هذه التجربة مهمة للأمة المسلمة حتى يتعلموا من أخطائها في استخلافهم وقيادتهم للأرض...

# 0 انتقال الكتاب من الأمة السابقة (بني إسرائيل) إلى أمة محمد 0:

[شَرَعَ لَكُم مّنَ ٱلِدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُواْ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ إِللّه ورى، 13) هذه الآية [أقيمُواْ ٱلدّينَ] هي آية محورية بين كل سور الحواميم، كيف؟ هذا ما سنراه بعد أن نفهم أهداف السور. وهناك آيات أحرى تفيد نفس المعنى:

[ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مّنَ ٱلأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا] (الحاثية: 18).

[وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْئَلُونَ] (الزخرف: 44).

[وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَىٰ إِمَاماً وَرَحْمَةً وَهَاذَا كِتَابٌ مُّصَدَّقٌ لَسَاناً عَرَبِيّاً...] (الأحقاف، 12).

#### 4. الوحدة وخطورة الفرقة:

ســورة فصّــلت: [وَلَقَــدْ ءاتَيْنَــا مُوسَـــى ٱلْكِتَــابَ فَــٱخْتُلِفَ فِيهِ...] (45).

سورة الشورى: [شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلِدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّـيْنَا بِـهِ إِبْـرَاهِيمَ وَمُوسَـىٰ وَعِيسَـىٰ أَنْ أَقِيمُـواْ ٱلـدِينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُـواْ فِيهِ & وَمَا تَفَرَّقُواْ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْعِلْمُ بَعْياً بَيْنَهُمْ..] (13-14).

سورة الزحرف: [فَٱخْتَلَفَ ٱلأَحْزَابُ مِن بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لَلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ أَلِيمٍ] (65).

سورة الحاثية: [وَءاتَيْنَاهُم بَيّنَاتٍ مّنَ ٱلأَمْرِ فَمَا ٱخْتَلَفُواْ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ...] (17).

# 5. الصفح والإمهال

والجميل أن كل هذه السور قد اختتمت بالعفو والصفح والأمر بالصبر:

سورة الشورى: [قُل لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمَالُمَ فِدَة فِي الْقُرْبَيٰ...] (23).

[وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلأُمُورِ] (43).

سورة الزحرف: [فَٱصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ] (89).

سورة الدخان: [فَٱرْتَقِبْ إِنَّهُمْ مُّرْتَقِبُونَ] (59).

سورة الأحقاف: [فَأَصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ] (35).

بعد أن عرضنا العوامل المشتركة بين هذه السور، يبقى السؤال: ما هو الهدف والمحور المشترك بين هذه السور؟

#### بين الدعوة والمواجهة

هذه السور موجودة في المصحف بعد سورة غافر وقبل سورة محمد، وهو نفس ترتيب نزول هذه السور (إذ أنها جميعاً سور مكية نزلت بعد غافر، وطبعاً كلها نزلت قبل سورة محمد التي هي سورة مدنية). وإذا تأملنا أهداف السورتين اللتان تحيطان بسور الحواميم، وجدنا أن سورة غافر تتحدّث عن أهمية الدّعوة إلى الله، بينما سورة محمد تتحدّث عن أهمية القتال في سبيل الله ونصرة الدّين... أي أن هذه السّور بمجملها هي بمثابة مرحلة انتقالية بين الدّعوة والمواجهة.

فما علاقة ذلك بالمحاور الأربعة التي ذكرناها، والتي تشمل قيمة القرآن وبني إسرائيل ووراثة الكتاب منهم وأهمية الوحدة والصفح والإمهال؟

#### واجبات ومحاذير

إن محور هذه السور هو تنبيه الأمّة إلى أنّها أصبحت مسؤولة عن القرآن، عن منهج الله تعالى على هذه الأرض، وبالتالي هناك واجبات ومحاذير، وهناك نقاط أساسية وخطيرة تؤهلك لتكون مسؤولاً عن هذه الأرض...

ولهذا بدأت كل السور بالحديث عن قيمة هذا القرآن، كما تحدّثت عن موسى وبني إسرائيل وانتقال الكتاب منهم إلى أمة محمد م

وكذلك، كل سورة من هذه السور تحدثت عن الوحدة وعدم الفرقة، لأنّ ضياع بني إسرائيل والأمم السابقة كان سببه الفرقة. وتحدثت عن الصفح والإمهال لأخّا في مرحلة عرض الكتاب والتّمستك بالكتاب، (بين الدعوة والمواجهة)، فكان الصفح عن الآخرين مطلوباً حتى يعرض عليهم الكتاب عرضاً صحيحاً...

بعد أن استعرضنا المحاور العامة والأهداف المشتركة لسور الحواميم، تعالوا نعيش مع كل سورة من هذه السور، لنرى كيف تخدم كل واحدة منها الهدف المشترك:

"أنتم مسؤولون عن هذه الأرض، فهناك واجبات ومحاذير".

## سورة فصلت

وأول هذه الواجبات المطلوبة من الأمة المحمدية: أن تعي هذا القرآن، وأن تتلقاه بالحفظ والرعاية والفهم... فما علاقة هذه السورة بالهدف العام الذي ذكرناه؟

إن سور الحواميم - كما رأينا - تمثّل مرحلة انتقالية من الدعوة إلى المواجهة، ولذلك كانت أول سورة في هذه السلسلة تبيّن وضوح رسالة الله تعالى إلى البشرية، وتفصيلها وتيسيرها للناس. وهذا ما نستنتجه من اسم السورة [فُصّلَتْ]، الذي أشارت إليه الآية المحورية في بداية السورة: [كِتُلبُ فُصّلَتْ عايّتُهُ قُرْءاناً عَرَبِيّاً لَقَوْمٍ يَعْلَمُونَ] (3).

# حسن الاستقبال

سورة فصّلت تتحدث عن أهمية الاستقبال السليم لأوامر الله تعالى. فلكي تنتقل أي رسالة إلى مستمعيها بشكل سليم، لا بد من سلامة جهازي الإرسال والاستقبال، بالإضافة إلى وضوح اللغة المستخدمة. وهذا ما بينته الآية الأولى من

# السورة: [كِتَابٌ فُصّلَتْ ءاينتُهُ].

ونرى هذا المعنى واضحاً في قوله تعالى (الآية 44): [وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءاناً أَعْجَمِيّاً لَقَالُواْ لَوْلاَ فُصّلَتْ ءايَتُهُ ءاعْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ]... لتوضح لنا السورة من سيستفيد من هذا القرآن: [قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءامَنُواْ هُدًى وَشِفَاء]. وكأنها تقول للكفار: ألا تفهمون أن المشكلة فيكم وفي جهاز استقبالكم [وَٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي ءاذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمًى].

لذلك تأتينا السورة بعد ذلك بصفات المستقبل السليم لأوامر الله تعالى [إنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا الله ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَئِكَةُ أَلاَّ تَخَافُواْ وَلاَ تَحْزَنُواْ] (30) فحسن الاستقبال يتطلب إيماناً بالله أولاً ثم استقامة على طاعته ويعينك على حسن استقبال أوامر الله، الدعوة إلى الله والأحذ بيد الناس إلى طريق الله:

[وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مّمَّن دَعَا إِلَى الله وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الله وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ] (33).

## سوء استقبال الوحي

وبالمقابل، ترينا السورة كيف أن الكثير من الناس يهتمون لمصلحتهم فقط، حتى في علاقتهم مع الله تعالى، وهذا من أخطر الأمور التي تصرف عن الاستقبال السليم لآيات الله وقضائه وقدره: [لا يَسْئَمُ ٱلإِنْسَلُ مِن دُعَاء ٱلْخَيْرِ وَإِن مَّسَّهُ ٱلشَّرُ فَيَاتِ الله وقضائه وقدره: [لا يَسْئَمُ ٱلإِنْسَلُ مِن بَعْدِ ضَرَّاء مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي...] فَيَعُوسٌ قَنُوطٌ & وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مّنّا مِن بَعْدِ ضَرَّاء مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي...] (51).

ورغم كل هذه الشواغل التي هي من طبيعة البشر، سيبقى جهاز الإرسال سليماً، وستبقى آيات الله الدالة على عظمته واضحة للأعين، فتأتي الآية الرائعة في بيان ذلك [سَنُرِيهِمْ ءايَاتِنَا فِي ٱلأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ بيان ذلك [سَنُرِيهِمْ ءايَاتِنا فِي ٱلأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ اللهُمْ أَلَّهُ وَلِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ اللهُمْ أَلَّهُ أَلَّهُ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ اللهُمْ أَلَّهُ اللهُمْ أَلَّهُ وَلِي اللهُمْ أَلَهُ وَلِي اللهُمْ أَلَهُ وَلِي اللهُمْ اللهُمْ أَلَهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ الل

#### سورة الشورى

في سورة الشورى، نرى أن المحظور هو الخلاف والفرقة، والواجب الذي يحمي من الوقوع في الخلاف هو الشّورى. هذا هو محور سورة الشورى ببساطة شديدة...

## نعم للاختلاف... لا للخلاف

ومن لطف السورة، أنما تحدثت عن الاحتلاف بواقعية، وقررّت أنّ الأصل في الناس أنهم سيختلفون ولا مشكلة في ذلك، كما نرى في قوله تعالى: [وَمَا ٱخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْء فَحُكْمُهُ إِلَى ٱلله] (10)... لكنها حين تحدّثت عن الفرقة، حذرت منها بشدة [أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ] (13) وعابت على من وقع فيها من الأمم السابقة [وَمَا تَفَرَّقُواْ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ] (14).

فالسورة تقرّر أن الخلاف أمر طبيعي ومنطقي لأنه من المستحيل أن يجتمع الناس على رأي واحد في كلّ المسائل، لكن المرفوض هو الفرقة والنّزاع، (لذلك تكرر ذكر كلمة الفرقة في السورة أربع مرات). فما هو الحل لضمان الوحدة رغم تعدد الآراء؟ إنها الشورى، التي إن حافظنا عليها في كل أمور حياتنا، في بيوتنا ومع أولادنا، وفي شركاتنا ومؤسساتنا، حافظنا على أمتنا من التفرق كما جرى مع الأمم السابقة..

## سورة الزخرف

سورة الزخرف تؤكّد على المعاني الأساسية في الحواميم، وتنبه من أحد المحاذير التي تضيع مسؤوليّة الحفاظ على الكتاب. هذا المحظور واضح من اسم السورة: الزخرف، أو الاغترار بزخرف الدّنيا ومظاهرها الخادعة...

لذلك فالسورة تسلّط الضّوء على المظاهر المادّية وعلى الناس الذين ينبهرون بما، لأنها من أخطر أسباب ضياع الرّسالة... وبالمقابل تؤكد على أن الزخرف الحقيقي والنعيم الحقيقي ليس في الدنيا، بل في الجنة التي وعد بما المتقون.

## متاع الحياة الدنيا

ولذلك تكرّر في السورة ذكر الذهب والفضة أكثر من أي سورة أخرى. هذه المظاهر لو كانت تساوي عند الله جناح بعوضة لحرم منها أهل الكفر... لكن لهوانها على الله كان من الممكن أن يمنح أهل الكفر منها الكثير، لكن الله لم يفعل ذلك لكي لا يفتن المؤمن بهم ويسلك سبيلهم. اسمع معي الآيات:

[وَلَـوْلاَ أَن يَكُـونَ ٱلنَّـاسُ أُمَّـةً وحِـدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَـن يَكْفُـرُ بِٱلرَّحْمَـٰنِ لِبُيُوتِهِمْ أَبُوٰباً وَسُرُراً عَلَيْهَا لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مّن فِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ & وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُوٰباً وَسُرُراً عَلَيْهَا يَتَّكِنُونَ & وَزُخْرُفاً وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَلِعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةُ عِندَ رَبّكَ يَتَّكِنُونَ \ وَرُخُرُفاً وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَلِعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةُ عِندَ رَبّكَ لِلْمُتَّقِينَ] (33 - 35).

# الزخرف الحقيقي

وفي مقابل حديث السورة عن متاع الدنيا وتزهيد الناس منها، تأتي السورة بالزخرف الحقيقي: الجنة وما أعد الله فيها للمتقين: [ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوْجُكُمْ تُحْبَرُونَ & يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مّن ذَهَبٍ وَأَكُوبٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلأَنْفُسُ وَتَلَدُّ ٱلأَعْيُنُ وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ] (70 - 71).

وكأن المعنى: لا تنبهروا يا مؤمنين بزينة الدنيا ولا تنخدعوا بمتاعها، لأن متاع الآخرة الذي أعده الله للمتقين أهم وأعظم.

# قصور النظر

وتمضي السورة في انتقادها لمن يقيس الأمور اعتماداً على الأشكال والمظاهر، فتقول عن المشركين: [وَقَالُواْ لَوْلاَ نُزّلَ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ] (31) فهم رفضوا القرآن لا لذاته وإنما لأنه لم ينزل على الأشراف الأغنياء وأصحاب الجاه، لذلك ترد عليهم الآية التالية: [أهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةً رَبّكَ...]

وللأسف نرى كثيراً من الناس يستعملون نفس المنطق الذي استعمله الكفار في الآية السابقة، فيرفضون التديّن حوفاً على بعض المظاهر التي اعتادوا عليها، أو

يأنفون من التعامل مع المتدينين... لكل هؤلاء نقول: إقرأوا سورة الزحرف، ولا تجعلوا زحرف الدنيا حاجزاً بينكم وبين التدين...

وتمضي الآيات في عرضها لمتاع الدنيا: [أَوَمَن يُنَشَّأُ فِي ٱلْجِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ] (18) ثم الآية التي بعدها: [وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَئِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَادُ ٱلْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ] (18) ثم الآية التي بعدها: إلَّرَحْمَانِ إِنَاتًا] (19) والإناث هي إشارة إلى الأمور الماديّة التي يسعى المرء وراءها...

#### فرعون والمظاهر المادية

وهـذا فرعـون، أراد تكـذيب موسى عليـه السّلام، فـاغتر بقوتـه الماديـة [أَلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلأَنْهَارُ تَجْرِى مِن تَحْتِى أَفَلاَ تُبْصِرُونَ] (51). وكانت نظرته إلى سيدنا موسى نظرة ماديّة [أَمْ أَنَا خَيْرٌ مّنْ هَلْذَا ٱلَّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلاَ يَكَادُ يُبِينُ & فَلَوْلاَ أُلْقِى عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مّن ذَهَبِ...] (الزحرف: 52 – 53).

فلقد غرق فرعون في المظاهر الماديّة، حتى أنه طلب أن يأتيه موسى بأسورة من ذهب من السّماء، وكأنّ هذه الأسورة هي التي ستجعله يؤمن بالله...

# عیسی بن مریم: رمز الزهد

وفي مقابل نموذج فرعون، ذلك الرجل الذي أعمته الحياة الدنيا بماديتها، يأتي نموذج معاكس تماماً، سيدنا عيسى عليه السلام: [وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ] (57).

كان هذا النبي الكريم قدوة لبني إسرائيل في الزهد والتخفف من زحرف الدنيا:

# [إِنْ هُوَ إِلاَّ عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلاً لَّبَنِي إِسْرِءيل] (59).

فماذا كانت رسالته؟ نلاحظ أن هذه الرسالة شملت محورين متعلقين بسور الحواميم:

- [وَلَمَّا جَاء عِيسَىٰ بِٱلْبَيّنَاتِ قَالَ قَدْ جِئْتُكُم بِٱلْحِكْمَةِ...] (63) هذه

الحكمة هي البديل عن كل هذه المظاهر التي كان قومه يهتمون بها. (موافقة لهدف سورة الزخرف).

- [وَلاَّ بَيّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْتَلِفُونَ فِيهِ] (63) (موافقة لهدف سورة الشورى في الوحدة وعدم التفرق).

## حذار من الزخرف

إنّ سورة الزّحرف - من حلال إرشاد المسلمين إلى مسؤوليّتهم عن القرآن - تحذّرهم من أخّم لو تعلّقوا بالمظاهر المادّيّة فلن يفلحوا... وهل تخلّفت أمّتنا في هذا العصر إلاّ بسبب تعلّقها بالمظاهر المادّيّة وانبهار أفرادها بحضارة الغرب الماديّة!

وتحذر السورة أيضاً كل من يختار أصدقائه وفقاً للمظاهر الماديّة: [ٱلأَخِلاء يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْض عَدُقٌ إِلاَّ ٱلْمُتَّقِينَ] (67).

ويأتي التعقيب بعد كل هذه الآيات بقوله تعالى [وَإِنَّهُ لَـذِكُرُ لَّـكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَـوْفَ تُسْعَلُونَ] (44). فهذا هـو الشرف الحقيقي والعرز الرباني، إنه في التمسك بالقرآن وبالعمل بتعاليم الإسلام. وهذه الآية ترينا تماماً كيف ينضوي هذف سورة الزخرف تحت الهذف العام للحواميم: "إياكم وطلب العزة بالمظاهر المادية، واستمسكوا بالقرآن الذي هو رفعتكم وعزتكم".

## سورة الدخان

بعد أن حذرت سورة الزخرف من متاع المظاهر المادية، وخطورة الانبهار به على مسؤولية الأمة عن القرآن وعن الدين، تأتي سورة الدخان بمعنى مماثل: التحذير من المظاهر الماديّة، لكن من ناحية السّلطة والتمكين..

#### فناء الظالمين في الدنيا

فترى فيها آيات شديدة، تعقب على فناء الظالمين وكل من سار سيرهم:

[كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ & وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ & وَنَعْمَةٍ كَانُواْ فِيهَا فَكِهِينَ & كَذَلِكَ وَأَوْرَثْنَهَا قَوْماً ءاخَرِينَ & فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاء وَٱلأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ] (25 - 29).

وبينما بيّنت سورة الزخرف أن سبب تكذيب فرعون كان المظاهر المادية، حددت سورة الدخان سبباً آخر لتكذيبه: اعتماده على الجاه والسلطة، [إِنَّهُ كَانَ عَالِياً مِّنَ ٱلْمُسْرِفِينَ] (31).

# عذاب الظالمين في الآخرة

وتصوّر لنا السورة مشهداً رهيباً من مشاهد القيامة: عذاب كل من ألهته القوة والسلطة فأنسته طاعة الله: [إِنَّ شَجَرَةَ ٱلزَّقُومِ & طَعَامُ ٱلأَثِيمِ & كَٱلْمُهْلِ يَغْلِى فِي ٱلْبُطُونِ & كَعَلْى ٱلْحَمِيمِ..] (46).

إلى أن نصل إلى قوله تعالى: [ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِينُ ٱلْكَرِيمُ] (49)، آية رهيبة تحدد بوضوح أن هذا العذاب هو لمن اعتز بقوته وجبروته في الدنيا وحاد عن طريق الله.

# سورة الجاثية

ثم تأتي سورة الجاثية إلى المسلم الذي حمل الأمانة وحمل القرآن، لتحذّره من التكبر والتعالي.

فالتكبر يضيع الرسالة في الدنيا، ويحرم صاحبه من التعرف على الحق:

[وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَفَلَمْ تَكُنْ ءايِّتِي تُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فَٱسْتَكْبَرْتُمْ وَكُنتُمْ قَوْماً مُجْرِمِينَ] (31).

لذلك يقول النبي ٢: "لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر".

ولذلك سميت السورة بسورة الجاثية، لتذكرنا بالأمم التي استكبرت في الدنيا، والتي تعلقت بالمظاهر والتي اعترت بالسلطة، وتصف لنا ذلها يوم القيامة: [وَتَرَىٰ كُلُّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَىٰ إِلَىٰ كِتَلِهَا ٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ] (28).

ولأن المتكبر ينازع الله تعالى في صفة من صفاته، تختم السورة بآية تمزّ كل من في قلبه هذه الصفة الخطيرة: [وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَاء فِي ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعِزِينُ الْحَكِيمُ] (37).

## سورة الأحقاف

وتأتي سورة الأحقاف لتختم الحواميم بطريقة رائعة:

فبعد أن عرضت السور السابقة المنهج القرآني، تأتي سورة الأحقاف لتقول أن هناك من سيستجيب لهذا المنهج، وهناك من سيرفض. فتعرض نماذج متناقضة:

فهناك أناس لم يستحيبوا لله تعالى، وهم قوم عاد [وَٱذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ بِٱلأَحْقَافِ..] (21).

فكان تكذيبهم شديداً [قَالُواْ أَجِئْتنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءالِهَتِنَا فَأَتِنَا بِمَا تَعِدُنَا...] (22) وحتى لما رأوا العذاب: [قَالُواْ هَلْذَا عَارِضٌ مُّمْطِرُنَا] (24).

# حتى الجن... استجابوا

أما الذين سمعوا النداء واستجابوا له، فهم ليسوا حتى من البشر، إنهم من الجن: [وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفُراً مّنَ ٱلْجِنّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءانَ] (29) أمر عجيب، يعلمنا أن الاستجابة والهداية ليست بيد أحد من البشر، إنما هي من الله تعالى.

فماذا قالوا لما سمعوا النداء؟

[... فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا قُضِى وَلَّوْاْ إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ] (29) ثم [قَالُواْ يُقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَىٰ...] (30) حتى الجن أتوا على ذكر موسى، وأكدوا على قيمة القرآن ووراثة المسلمين له، (أرأيت الترابط بين السور؟).

ثم يقول الجن: [يلقَوْمَنَا أَجِيبُواْ دَاعِي ٱلله..] (31)، بعد الإمهال والأمر بالصفح في كل سور الحواميم، تأتي سورة الأحقاف في ختامها لتقول: [يلقَوْمَنَا أَجِيبُواْ دَاعِيَ ٱلله].

## الاستجابة للوالدين

وتعرض السورة نموذجين لنوع آخر من أنواع الاستجابة: بر الوالدين. فنرى نموذجاً صالحاً:

[.. حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبّ أَوْزِعْنِى أَنْ أَشكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِى أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَلِدَى ...] (15) وبالمقابل، يأتي نموذج بغمتَكَ ٱلَّتِى أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَلِدَى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفَّ لَّكُمَا أَتَعِدَانِنِى أَنْ رَهيب للعقوق وعدم الاستجابة [وَٱلَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفَّ لَّكُمَا أَتَعِدَانِنِى أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِى وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ ٱلله وَيْلَكَ ءامِنْ إِنَّ وَعْدَ ٱلله حَقِّ ] (17).

## تدرج السور وعلاقتها ببعضها

في الختام، لا بد من التأكيد على الإمهال والصفح في سور الحواميم.

فهذه السور - كما قلنا - أتت بين سورة غافر التي ركزت على الدعوة إلى الله، وبين سورة محمد التي هي سورة القتال، لذلك نرى أن آيات الصبر والإمهال تزداد في السور كلما اقتربنا من نمايتها.

فسورة الزحرف كان فيها قوله تعالى: [فَٱصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَمٌ فَسَوْفَ

يَعْلَمُونَ] (89)، بينما نرى المعنى أوضح في سورة الدخان، ففي بدايتها: [فَٱرْتَقِبْ إِنَّهُمْ مُّرْتَقِبُونَ] يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاء بِدُخَانٍ مُّبِينٍ] (10) بينما في نهايتها: [فَٱرْتَقِبْ إِنَّهُمْ مُّرْتَقِبُونَ] (59).

# صبر... مواجهة... ثم فتح وانتصار

وكأن الحواميم كانت آخر سور الإمهال للكافرين [فَاعْتَزِلُونِ]... [قُل لاَّ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ] (الشورى، 23)... [يلقَوْمَنَا أَجِيبُواْ دَاعِيَ ٱلله] (31).

إلى أن تأتي آخر آية في سورة الأحقاف: [فَآصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُل وَلاَ تَسْتَعْجِل لَّهُمْ] (35) التي كانت آخر أمر بالتحمل.

ثم السورة التي تأتي بعدها هي سورة محمد التي تعرف بسورة القتال، ثم تأتي سورة الفتح لتقول: أتى الانتصار أحيراً: [إنّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً].

نسأل الله تعالى أن يكون قراء القرآن قد أحبوا هذه السور الست، سور الحواميم، وأن يبدأوا بحفظها وملاحظة ترابط آياتها وأهدافها...

# سور محمد، الفتح، الحجرات

هذه السور الثلاث، سور مدنية، تدور كلها حول محور واحد، هو النبي ... وطاعته والأدب معه عليه الصلاة والسلام.

# سورة محمد

عدد آيات هذه السورة الكريمة 38 آية، يتكرر الحديث عن قبول العمل أو إحباط العمل اثنا عشر مرة، وفي كل مرة من هذه المرات، تربط الآيات هذا المعنى بطاعة الله وطاعة الرسول، كقوله تعالى [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ أَطِيعُواْ الله وَأَطِيعُواْ الله وَأَعْمَالُكُمْ...] (33).

ومن هنا نستخلص محور السورة: "طاعة النبي  $\rho$  واتباعه هما مقياس قبول الأعمال وإحباطها". معنى غالي ومهم، استشعره وأنت تقرأ هذه السورة الكريمة، واسأل نفسك: أين أنا من سنة النبي  $\rho$  وعبادته وأخلاقه...

### الطاعة ميزان الإتباع

ولهذا سميت السورة باسم النبي  $\rho$ ، حتى تعلم أيها المسلم أن اتباعك لسيد الخلق محمد  $\rho$  هو مقياس قبول الأعمال أو ردها، لأن كل طريق غير طريق النبي  $\rho$  (أي غير سنته) مغلقٌ ومظلم. فإذا أحببت الاطمئنان على عملك، فاختبر طاعتك للنبي  $\rho$  واتباعك لسنته، لأن هذا هو ميزان الإتباع.

تعالوا نعيش مع آيات السورة، ونتعلم اتباع نبينا م... [ٱلَّـذِينَ كَفَـرُواْ وَصَـدُّواْ عَـن سَـبِيل ٱلله أَضَـلَّ أَعْمَـلَهُمْ وَٱلَّـذِينَ ءامَنُـواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيَئَتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ & ذَلِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱتَّبَعُواْ ٱلْبَاطِلَ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱتَّبَعُواْ ٱلْبَاطِلَ وَأَنَّ ٱللَّهِ لِلنَّاسِ أَمْثَلَهُمْ] (1 وَأَنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبَعُواْ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱلله لِلنَّاسِ أَمْثَلَهُمْ] (1 - 3)...

ثم: [وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَتَعْساً لَّهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ & ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ ٱلله فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ] (8-9)...

أرأيت الترابط والتلازم بين المعنيين؟

ويأتي قوله تعالى: [فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ] (19) لأن الاستغفار وكلمة التوحيد (لا إله إلا الله) هما ضمان قبول الأعمال إن شاء الله.

#### فأولى لهم طاعة وقول معروف

لذلك تأتي آية محورية في وسط السورة: [... فَأَوْلَىٰ لَهُمْ & طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ...] (20 – 21)، فأولى لهؤلاء الكفار - حتى تقبل أعمالهم - طاعة النبي  $\boldsymbol{\rho}$ ، والقول المعروف.

ثم: [ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَا أَسْخَطَ ٱلله وَكَرِهُواْ رِضْوَانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ] ...(28)

وتأتي آيات كثيرة لتكرر نفس المعنى:

[وَلَوْ نَشَاء لأَرَيْنَاكَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَٱلله يَعْلَمُ أَعْمَلَكُمْ] (30)...

[يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ أَطِيعُواْ الله وَأَطِيعُواْ ٱللهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُواْ أَعْمَالَكُمْ [33).

[فَلاَ تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى ٱلسَّلْمِ وَأَنتُمُ ٱلأَعْلَوْنَ وَٱلله مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَالكُمْ] (35)...

فكأن السورة تقول لنا: يا أمة محمد، اعلموا أن كل طريق غير طريق محمد هو ضلال. يقول الإمام أحمد بن حنبل: "نظرت في القرآن، فرأيت أن طاعة الرسول قد أتت في القرآن 33 مرة". ثم قرأ قوله تعالى: [فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَلِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ].

أين أنت من قوله تعالى: [وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱلله وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ...] (الأحزاب، 36) أين أنت من قوله تعالى: [فَلاَ وَرَبّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلّمُواْ تَسْلِيماً] (النساء، 65).

وهكذا نرى أن آيات سورة محمد تنضم إلى الكثير غيرها من آيات القرآن في تأكيد إتباع النبي  $\rho$ ...

#### الطاعة في الجهاد

هذه السورة الكريمة سميت بسورة القتال، لذكر القتال فيها، فما علاقة ذلك بعدف السورة؟

إن أصعب ما يطاع فيه النبي  $\rho$  هو القتال، وكأن السورة تؤكد أن الجهاد في سبيل الله هو من أهم دلائل الإتباع... وليس هذا فحسب، بل أن الأمر بالقتال هو ابتلاء وامتحان رباني [وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّىٰ نَعْلَمَ ٱلْمُجَلِهِدِينَ مِنكُمْ وَٱلصَّبِرِينَ وَنَبْلُوَ أَخْبَرَكُمْ] (31). لذلك تذكر لنا مواقف مختلفة (المؤمنين والمنافقين) من هذا الابتلاء: [وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لَوْلاَ نُزَلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُحْكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا ٱلْقِتَالُ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَعْشِيّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْت] (20).

# الطاعة في الإنفاق

وهكذا تكون رسالة السورة واضحة: اتبع نبيك p في كل أمور حياتك، خاصة الجهاد في ساحة المعركة، أو

جهاداً للنفس في سبيل إصلاحها ومحاربة شهواتما.

ولأن الإنفاق هو من أول متطلبات الجهاد، نرى أن آخر آية في السورة تحث على الإنفاق وتحذر من البحل بشكل شديد: [هَا أَنتُمْ هَؤُلاَء تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُواْ فِي على الإنفاق وتحذر من البحل بشكل شديد: [هَا أَنتُمْ هَؤُلاَء تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱلله فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَّفْسِهِ وَٱلله ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُمُ ٱللهُ قَرَاء] (38).

#### الختام: إياكم والاستبدال

بعد أن وجّهت السورة للكفار كلاماً شديداً في تحذيرهم من عصيان أمر النبي، اختتمت بخطاب المؤمنين، فماذا قالت لهم؟

وجهت لهم خطاباً مختصراً لكنه صعب على النفوس المؤمنة [وَإِن تَتَوَلَّوْاْ يَسُتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُواْ أَمْثَلَكُم] (38).

هذا القانون هو من أخطر القوانين وأقساها، فإن تولى المؤمنون عن نصرة النبي واتباع أوامره، فإن العقاب شديد، والنتيجة خطيرة: "الاستبدال"، فيأتي الله تعالى بقوم آخرين لينصروا هذا الدين، وتكونوا قد خسرتم خسراناً كبيراً. هؤلاء لن يكونوا مثلكم، بل سيكونوا أفضل منكم [... ثُمَّ لاَ يَكُونُواْ أَمْثَالَكُم] (38).

# سورة الفتح

وتجسد سورة الفتح هذا الإتباع، فهي نزلت بعد صلح الحديبية، في ظروف إحباط شديد للصحابة.

# نزلت والنفوس جريحة

ففي السنة السابعة، وبعد غزوة الأحزاب، كان الصراع على أشده بين المسلمين والمشركين.

ورأى النبي في الرؤيا أنه يدخل المسجد الحرام، فتجهّز مع الصحابة للذهاب

إلى مكة معتمرين غير مقاتلين. لكنهم لما وصلوا إلى الحديبية، رفض المشركون السماح لهم بالدخول إلى مكة، فقرر النبي p عقد صلح مع مشركي مكة، والذي عرف فيما بعد بصلح الحديبية.

لكن بنود هذا الصلح كانت مجحفة بحق المسلمين، فحزن الصحابة حزناً شديداً لقبول النبي بها، وزاد من حزهم أنهم منعوا من دخول البيت الحرام لأداء العمرة، ومنعوا من قتال المشركين..

وشعروا أنهم يعطون الدنية في دينهم... في مثل هذا الوقت العصيب، نزلت سورة الفتح...

تخيّل نفسك مكان الصحابة.. تمنّى النفس بالعمرة...

# سعادة النبي بها

وهدف السورة نعرفه من اسمها، فهي سورة الفتوحات والتجليات الربانية والكرم الرباني على هذه الأمة، نزلت لتعدد الفتوحات التي سيفتح الله بها على المسلمين... حتى أن النبي فرح بها فرحاً كبيراً، وقال: "نزلت عليّ سورة هي خير عندي من الدنيا بما عليها". قالوا: وما هي يا رسول الله؟ قال: "سورة الفتح"... تعال معنا لنقرأ هذه السورة ونفرح بها كما فرح حبيبنا محمد  $\rho$ .

### سورة الفتوحات الربانية

سورة الفتح هي عبارة عن 29 آية، لكن عدد الفتوحات الربانية التي جاءت في السورة كبير بالمقارنة مع عدد آياتها، إحدى عشر فتحاً ونعمة وفضلاً يمنّ الله بحا على المؤمنين في هذه السورة:

- 1. مغفرة الذنوب: [إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً] [لَّيَغْفِرَ لَكَ ٱلله مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ...] (1 2).
  - 2. إتمام النعمة: [... وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ...] (2).
  - 3. الهداية: [... وَيَهْدِيكَ صِرْطاً مُّسْتَقِيماً] (2).

- 4. النصر: [وَيَنصُرَكَ ٱلله نَصْراً عَزِيزاً] (3) (فأتت المغفرة قبل النصر).
- 5. إنزال السكينة في قلوب المؤمنين: [... أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُواْ إِيمَاناً مَّعَ إِيمَانِهِمْ...] (4).
- 6. دحول الجنة: [ليُدْخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ
   خَالِدِينَ فِيهَا...] (5)
- 7. فضح المنافقين والمشركين وتعذيبهم: [وَيُعَذّب ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُنَافِقَاتِينَ بِٱلله ظَنَّ ٱلسَّوْء...] (6).
  - 8. رضى الله على المؤمنين: [لَّقَدْ رَضِيَ ٱلله عَن ٱلْمُؤْمِنِينَ...] (18).
    - 9. المغانم: [وَعَدَكُمُ ٱلله مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا...] (20).
- 10. الوعد بدخول المسجد الحرام: [لَّقَدْ صَدَقَ ٱلله رَسُولَهُ ٱلرُّؤْيَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ 10. الوعد بدخول المسجد الحرام: [لَّقَدْ صَدَقَ ٱلله عامِنِينَ...] (27).
  - 11. الأمن والسلام [كلاً تَخَافُونَ] (27).

وهذه البشارة الأحيرة لم يبشّر بها الصحابة من قبل، فكانت سورة الفتح هي التي حملت البشرى الغالية على المؤمنين، أن الإسلام سيظهر على الأرض كلها ويقود الدنيا كلها

# الثناء على الصحابة

وهذه السورة هي أكثر سور القرآن ثناءً على الصحابة رضوان الله عليهم، بالرغم مما بدر منهم من عدم الرضا على صلح الحديبية في بادئ الأمر، لكن الله تعالى علم أن غضبهم لم يكن لأنفسهم، لكنه كان غضباً لله ولدينه.

إسمع معي الآيات: [إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱلله يَدُ ٱلله فَوْقَ أَيْدِيهِمْ...] (10). فلم استحق الصحابة كل هذه الفتوحات وهذا الثناء؟

جيب الآية 18 عن هذا السؤال: [لَّقَدْ رَضِيَ ٱلله عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَلِهُمْ فَتْحاً قَرِيباً] (18)... وذلك أنه حين أشيع مقتل سيدنا عثمان رضي الله عنه، أخذ النبي البيعة من أصحابه على القتال ثأراً له، فبايعوا على الموت في سبيل الله. فحين وصلوا إلى هذا الإخلاص بأن يقدموا أرواحهم فداءً لدين الله، أنزل الله عليهم فتحاً قريباً.

# من صور الفتح

وإذا تأملنا في كلمات السورة، نرى ملاحظات عديدة. فالآية السابقة سمت صلح الحديبية فتحاً، مع أن ظاهره كان غير ذلك، لدرجة أن سيدنا عمر بن الخطاب سأل عند نزول السورة: "أفتح هو؟ فأجيب: "يا عمر، إنه لفتح". وأعجب من ذلك، أن القرآن لم يسم غزوة بدر بأنها فتح.. بل سمى الصلح فتحاً..

وفوق ذلك كله، تكررت كلمة الفتح في السورة أربع مرات (لتكون هذه السورة أكثر سور القرآن ذكراً لكلمة الفتح، رغم أن عدد آياتها 29 آية فقط)

وليس هذا فحسب، فقد وصف بصفات أحرى: [نَصْراً عَزِيزاً] وسماه مرتين: [فَتْحاً قَرِيباً].

ولم تقتصر الآيات على الفتح، بل أعقبته به [مَغَانِمَ كَثِيرَةً] حيث ذكرت هذه المغانم مرتين.

أرى أنك بدأت تردد نفس سؤال سيدنا عمر: أين هو الفتح؟

كان هذا الفتح زيادة انتشار الإسلام بشكل قوي، لأن عدد الذين دخلوا في الإسلام بعد صلح الحديبية (في عامين فقط) كان أضعاف عدد الذين أسلموا قبل الفتح طوال عشرين سنة من الدعوة.

فمع أن الصحابة أرادوا القتال واستعدوا له، لكن الآيات أظهرت أن الفتح

الحقيقي كان انتشار الإسلام في الجزيرة العربية، لأن أكثر جو ينتشر فيه الإسلام ويقتنع فيه الناس كلهم هو جو السلام، وهذا من عظمة هذا الدين، ومن شهادة التاريخ له بأنه دين السلام، وأن أكثر فترات انتشاره كانت فترات السلام لا الحرب، ومن هنا نفهم تكرر كلمة "السكينة" في السورة ثلاث مرات...

# صفات أهل الفتح

وتأتي آخر آية في السورة، لتخبرنا صفات أولئك الذين استحقوا نزول الفتح الربايي

[مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ الله وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ وَرَعْمَا اللهِ وَرِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِى وُجُوهِهِمْ مَنْ أَثَرِ رُكَعا سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ الله وَرِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِى وُجُوهِهِمْ مَنْ أَثَرِهُ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِى التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِى الإنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاستَغْلَظَ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ الله الَّذِينَ وَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً] (29).

ومن أهمية الآية أنها عندما ذكرت الذين يستحقون الفتح في التوراة، مدحتهم بعبادتهم لله تعالى [... سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ...]. أما في الإنجيل، فهم أولئك الذين يجتهدون في العمل وينجحون في الحياة [... كَزَرْعٍ المُخرَجَ شَطْأُهُ...]. وذلك لأن اليهود قد غلبوا الجانب المادي على الجانب الروحي، بينما غلب النصارى أمور الروح على المادة. فأتت هذه الآية لتظهر أن الأمة التي تستحق الفتح الرباني هي التي تجمع الجانبين الروحي والمادي ولا تغلب جانباً على آخر، وبهذه الصفات استحق الصحابة الفتح...

ومن روعة سورة الفتح، أن النبي قرأها عند دخوله مكة فاتحاً منتصراً، إلى أن وصل إلى آخر آية، فقرأها فرحاً بنصر الله، وقرأها معه الصحابة وهم يبكون، لما رأوه من تحقق نصر الله ووعده لهم بالنصر والتمكين... سورة رائعة من أروع السور، تجعلنا نعيش مع النبي ومع الصحابة لحظات فتح مكة، ونستبشر بنصر الله لنا، إذا اتبعنا محمداً  $\rho$  وأصحابه بصفاتهم التي ذكرت في الآية الأخيرة...

# بين سورتي محمد والفتح

هذه السورة - كما ذكرنا - هي تتمة طبيعية لسورة القتال (سورة محمد)، إذ أنها تحدثت عن النصر والتمكين، اللذان هما نتيجة القتال والجهاد في سبيل الله. واللطيف أننا إذا تأملنا ختام السورتين فإننا سنجد ترابطاً رائعاً:

فسورة محمد حتمت بقوله تعالى: [... وَإِن تَتَوَلَّوْاْ يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُواْ أَمْشَلَكُم] (38)، فما هي مواصفاتهم؟ تأتي الإجابة في حتام سورة الفتح: [مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱلله وَٱلَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ...] (29).

وهكذا، نرى أن سورة محمد تحدثت عن إتباع النبي، بينما سورة الفتح بيّنت صفات أتباع النبي...

# سورة الحجرات

تحدثت سورة الحجرات عن أدب العلاقات، وخاصة أدب العلاقة مع النبي ho .

ho وهكذا نفهم تسلسل السور الثلاث وعلاقتها مع بعضها، وكيف أن النبي هو محورها:

فسورة محمّد تبيّن أنّ إتّباع النبي هو دليل قبول الأعمال، وسورة الفتح: مواصفات الذين سينزل الله عليهم الفتح: [مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱلله وَٱلَّذِينَ مَعَهُ...].

وسورة الحجرات: يا من سينزل عليهم الفتح، تأدّبوا بالآداب الاجتماعية، خاصة مع النبي  $\rho$ .

وكأن الصفات التي ذكرت في آخر سورة الفتح، من تضحية وجهاد، وتوازن بين العبادة والنجاح في الحياة، لها تكملة في سورة الحجرات، وهي الصفات الأدبية الخلقية التي ذكرتها سورة الحجرات.

#### مع الشرع:

إذاً سورة الحجرات هي سورة الذوق والأدب مع كل الأطراف: وأول هذه الأدبيات هو مع شرع الله سبحانه وتعالى...

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىِ ٱللهِ وَرَسُولِهِ وَٱتَّقُواْ ٱلله إِنَّ ٱلله سَمِيعٌ عَلِيمٌ] (1).

فهذه الآية تقول للصحابة: لا تستعجلوا نزول الوحي، وتأدبوا مع الشرع ومع الله ورسوله.

وتطبيق الآية في حياتنا يقتضي منا الخضوع لشرع الله وسنة نبيه ho ولا نتجاوزهما.

# مع النبي

- 1. [يَأْيُهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تَرْفَعُواْ أَصْوٰتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ وَلاَ تَجْهَرُواْ لَـهُ
   بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ] (2).
- 2. [إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوٰتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱلله أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱلله قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَىٰ...] (3).

[إَنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاء ٱلْحُجُرٰتِ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَّهُمْ] (4 - 5).

# مع الأخبار

وذلك بعدم نقلها وترديدها وبناء أحكام مسبقة عليها قبل التأكد منها:

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيببُواْ قَوْمَا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ] (6).

# مع المؤمنين

[إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً...] (10) فأخوة الإيمان تقوي روابط الناس مع بعضهم وتوثقها كما تقوي الإيمان، وبغيرها تحصل الخلافات وينقص الإيمان..

# إصلاح ذات البين

[وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَىٰ ٱللهِ ...] (9).

# مع العلاقات الاجتماعية

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ يَسْخَرْ قَوْمٌ مّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مّنْهُمْ وَلاَ تَنَابَزُواْ وَلاَ تَلْمِزُواْ أَنفُسَكُمْ وَلاَ تَنَابَزُواْ وَلاَ تَلْمِزُواْ أَنفُسَكُمْ وَلاَ تَنَابَزُواْ بِسَاء مّن نسَاء عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْراً مّنْهُنَّ وَلاَ تَلْمِزُواْ أَنفُسَكُمْ وَلاَ تَنَابَزُواْ بِاللَّافَةُ لَا يَسَاء مَا لَاسْمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلإِيمَانِ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الطَّلِمُونَ] (11).

[يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيراً مِّنَ ٱلظَّنّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنّ إِثْمٌ وَلاَ تَجَسَّسُواْ وَلاَ يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضاً...] (12).

# مع الإنسانية كلها

[يأيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُواْ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَندَ ٱلله أَتْقَاكُمْ...] (13).

#### امتلئوا حتى تفيضوا

والملاحظ أن أدب التعامل مع الإنسانية تأخر، مع أنه أعم وأشمل من الآداب الأولى. وكأن المعنى: بعد أن تصلحوا أنفسكم وتضبطوا علاقتكم مع نبيكم ومع إخوانكم، أخرجوا إلى العالم الخارجي، وانطلقوا إلى الأرض كلها وعرفوها على أخلاقكم، لأنكم بذلك تنالوا احترام الناس بهذه الصفات وهذه الأخلاق التي امتلأتم بما ففاضت على غيركم.

# أدب التعامل مع الله

وهو آخر آداب السورة.. ويتحقق باستشعار نعمة الإيمان وأنه عطاء ومنحة من الله، فلا يظن أحد أن إيمانه تفضل منه على ربه، بل أن الله تعالى هو صاحب

الفضل والمنة: [يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُواْ قُل لاَّ تَمُنُّواْ عَلَىَّ إِسْلَمَكُمْ بَلِ ٱلله يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَداكُمْ للإِيمَانِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ] (17).

# لماذا سميت السورة بالحجرات؟

لأن بعض الناس كانوا ينادون النبي من وراء الحجرات، وهذا من سوء الأدب مع رسول الله  $\rho$ . وبما أن أهم محور في الآداب السابقة هو النبي  $\rho$ ، سميت السورة بمذا الاسم، حتى يعلم المسلمون أنهم لا يقدرون أن يخرجوا إلى العالم كله بأخلاقهم ويتعارفوا مع باقي الشعوب قبل أن يتأدبوا مع نبيهم..

لذلك بدأت السورة بالأدب مع النبي  $\rho$ ، وانتهت بالأدب مع الله، وكأن المعنى: تأدبوا مع الرسول وأطيعوه، فتكون النتيجة أن يعينكم الله تعالى على ما بينهما من آداب، لتخرجوا بأخلاق سورة الحجرات وذوقياتها إلى الدنيا كلها.

إذا أردت أن تقوي صلتك برسول الله  $\rho$ ، فاقرأ هذه السور الثلاث، محمد والفتح والحجرات، واسأل الله تعالى أن يمن عليك ويفتح لك بالمعاني الرائعة التي احتوتها هذه السور.

# سور ق وسور الجزء السابع والعشرين

هذه السور هي بداية المفصل من القرآن، من أول سورة ق وحتى نهاية المصحف...

ونلاحظ أن الأجزاء الأربعة الأخيرة من المصحف تركز على إحياء الإيمان في نفوس المؤمنين، مما يساعدنا على فهم تسلسل السور في القرآن. ففي البداية، عرض القرآن هذا المنهج الرباني، من أول سورة البقرة إلى سورة الأنفال. وبعد ذلك، ركّزت السور على الأدوات التي لا بد للمسلم من القيام بها حتى يحافظ على هذا المنهج، من الأخذ بأسباب التقدم والتطور، إلى التخلق بأخلاق الأنبياء، إلى الاستسلام لله تعالى... وأما ختام سور القرآن، فقد ركز – بشكل عام – على تقوية إيمان المؤمنين وإصلاح قلوبهم وتذكيرهم باليوم الآخر حتى يعينهم على الثبات على هذا المنهج والنهوض بأعبائه وحملها إلى البشرية كلها..

# إختر بين هذين الطريقين

وسور الجزء 27 من القرآن، بالإضافة إلى سورة ق، تجمعها قضية الاختيار، بين الهدى والضلال، وبين الجنة والنار. لذلك ترى في كل السور عرضاً للطريقين، ودعوة إلى الاختيار بين طريق الجنة وطريق النار، بين النعم والنقم، بين الرزق وعطاء الله أو أن يحرمك الله، بين الغلو في المادية أو الروحانية أو التوازن بينهما... فكل هذه الطرق وهذه المتباينات التي ذكرناها تمثل سورة من سور هذا الجزء...

# سورة ق (اليوم المشهود)

وأول سورة بين هذه السور، سورة ق، تركز على الآخرة والبعث تركيزاً شديداً، من الموت الذي هو أول منازل الآخرة: [وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَجِيدً] (19) إلى النفخ في الصور، وهول هذه النفخة [وَنُفِخَ فِي كُنتَ مِنْهُ تَجِيدً] (20) إلى النفخ في ألصُور ذَلِكَ يَوْمَ ٱلْوَعِيدِ & وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْس مَّعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدً] (20-21).

ونرى مشاهد رهيبة من هذا اليوم وما فيه من حدال بين المفسدين وقرنائهم من الشياطين:

[وَقَالَ قَرِينُهُ هَاٰذَا مَا لَدَىَّ عَتِيدٌ & أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ] (24-25).

# الآيات الكونية: كذلك الخروج

وحتى الآيات الكونية في السورة تخدم معنى البعث والخروج إلى أرض المحشر بوضوح... ومنها قوله تعالى [وَنزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاء مَاء مُّبَرُكاً فَأَنبَتْنَا بِهِ جَنَّتٍ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ & وَٱلنَّحْلَ بَسِقَاتٍ لَّهَا طَلْعُ نَّضِيدٌ & رَزْقاً لَلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتاً] (9-11) لماذا كل هذه الآيات؟ حتى نوقن أن الذي أحيا الأرض بعد موتما قادر على أن يبعث الموتى من قبورهم [كَذْلِكَ ٱلْخُرُوجُ].

#### لصفاء قلبك

فإذا أردت أخي المسلم أن ترقق قلبك، فاقرأ هذه السورة لأنها تذكّر بالآخرة، ولذلك كان رسول الله  $\rho$  يخطب بها الجمعة وحدها دون أن يزيد عليها أي كلمة، ثم ينزل عن المنبر، بعد أن يتأثر بها الصحابة تأثرا شديدا، حتى أنهم كانوا ينتظرونها منه من وقت لآخر... ليتنا نرى هذه السنة النبوية في خطبة الجمعة تتكرر في مساجدنا...

#### مشاهد الفريقين

وبعد الحديث عن البعث وهول القيامة وخطر النار، ترينا السورة مصير

الفريقين، لأن هدفها هو الاحتيار بينهما: [يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَلاَتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ] (30). آية خطيرة، فهل ترضى لنفسك أخي المسلم أن تسمع هذه المكلمات وتكون من مزيد جهنم؟ ثم تعرض الآية التي تليها مباشرة المشهد المقابل: [وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ] (31). انتقال رائع، من صورة جهنم وهي تطلب المزيد من أهلها، إلى الجنة التي تقترب من أهلها وتتهيأ لهم وتتزين لاستقبالهم... لذلك يتردد السؤال مرة أخرى: مع أي الفريقين تحب أن تكون؟

#### أسباب الانحراف

وإذا تأملنا آيات السورة، نلاحظ أنها ركزت على النوازع الثلاثة التي تؤدي إلى الانحراف حتى نتجنبها ونضمن بقاء قلوبنا سليمة إن شاء الله:

#### 1. وسوسة النفس

[وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسْوِسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ] (16).

# 2. القرين (الشيطان)

[قَالَ قرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَلِ بَعِيدٍ] (27).

#### 3. الغفلة

[لَّقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَاٰذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدً] (22).

#### القلب المسلم

لذلك تركز السورة في ختامها على سلامة القلب من هذه الأمراض. فتأتي مثلاً كلمة (أواب حفيظ)، من هو هذا الأواب الحفيظ؟ [مَّنْ خَشِى ٱلرَّحْمَانَ بِٱلْغَيْبِ وَجَاء بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ] (33).. وتشير إليه مرة أخرى: [إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدً] (37).

أرأيت أهمية سلامة القلب في سلامة الاختيار بين الطريقين؟

وتختم السورة بأفضل وسيلة مساعدة لإصلاح القلب والاحتيار: القرآن: [فَذَكَرْ بِٱلْقُرْءانِ مَن يَحَافُ وَعِيدِ] (45) فهذا القرآن، وبالأخص سورة (ق) والسور التي تأتي بعدها، هو طريق سلامة القلب... فاقرأ أخي المسلم هذه السور واحفظها بنية سلامة القلب.

ومن هنا نفهم لماذا بدأت السورة بالقسم بالقرآن، لأنه أكبر معين على سلامة القلب وبالتالي حسن الاختيار بين الطريقين. وبالمناسبة، لا بد أن نذكر أن سور ق والذاريات والطور والنجم قد بدأت كلها بالقسم، واللطيف أن أهداف هذه السور متعلقة بالآيات التي فيها قسم، كما رأينا في سورة ق...

# سورة الذاريات (ففروا إلى الله)

وتركز سورة الذاريات على أن الرزق بيد الله، وأن العطاء والمنع بأمر من الله، وذلك في الدنيا والآخرة.. فإذا انحرفت عن طريق الله وطاعته، فأين ستذهب؟ أي أرض ستقلك؟ وأي سماء ستظلك؟.. لذلك نرى في بداية السورة قسماً بأربعة أمور:

والذاريات ذرواً: وهي الرياح الشديدة التي تفتت السحاب فتمنع نزول المطر فالحاملات وقراً: هي رياح شديدة أيضاً، لكنها تجمع السحاب فتسبب نزول المطر، فهي عكس الذاريات تماماً. وهكذا نرى أن السورة ابتدأت بآيتين، تمثلان العطاء والمنع في الرزق، وكأنها تقول لك أيضاً: اختر بينهما...

ففي سورة ق، كانت رسالة السورة: الجنة اقتربت، والنار تنادي على أهلها، فاختر بينهما.

أما في سورة الذاريات فالرسالة واضحة: العطاء والمنع بيد الله تعالى، لذلك سميت السورة بهذا الاسم حتى تتذكر أن الله تعالى سيمنعك الرزق ويرسل عليك الذاريات إن أعرضت عن طريق الله.. أرأيت روعة القرآن ووضوح آياته؟

ونتابع مع القسم الذي ذكر في بداية السورة:

فالجاريات يسراً: هي السفن التي تجري في البحر بأرزاق العباد

فالمقسمات أمراً: هي الملائكة التي تقسم الرزق بين العباد

وكأن هذا القسم يسألك أيها الإنسان: من هو المعطي والنافع؟ ومن هو النافع وكأن هذا القسم يسألك أيها الإنسان: من هو المعطي والنافع؟ ومن هو النافع والضار؟ إن الذي أمر الملائكة بتقسيم الأرزاق، وأمر الرياح أن تجمع السحب أو أن تفتتها، ودبّر للعباد أقواتهم وحوائحهم، هو أولى بأن نحتار طريقه على ما سواه، لأن وعده حق، ولقاءه حق، والجنة حق، والنار حق: [وَالدريَاتِ على ما سواه، لأن وعده حق، ولقاءه حق، والجنة حق، والنار حق: [وَالدريَاتِ دُرُواً & فَٱلْمُقَسّمَاتِ أَمْراً & إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَلْدِقٌ & وَإِنَّ ٱلدّينَ لَوَاقِعٌ] (1-6)..

#### ففروا إلى الله

وكما بدأت السورة بذكر أسباب الرزق التي هي بيد الله تعالى، فإنما تطمئن المؤمنين أن رزقهم محفوظ في السماء ولن يضيع منهم، [وَفِي ٱلسَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ & فَوَرَبّ ٱلسَّمَاء وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مَّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ] (22-تُوعَدُونَ & فَوَرَبّ ٱلسَّمَاء وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مَّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ] (23-23).. ألم تصدق بعد...حتى بعد كل هذا القسم من الله تعالى؟ اسمع إذاً الآية [وَٱلسَّمَاء بَنَيْنَهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ & وَٱلأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَاهِدُونَ & وَوَاللَّرْضَ فَرَشْنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَاهِدُونَ هُوَلَا شَيْء خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ] (47-49)... بعد أن أيقنت أن العطاء والمنع بيد الله، [فَفِرُّوا إِلَى ٱلله إِنّى لَكُمْ مَنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينً] (50) آية رائعة ومحورية في السورة... فروا إلى الله يا مؤمنين.. إلجأوا إليه واحتاروا طريقه..

لذلك تأتي آيات كثيرة بنفس المعنى: [وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ] (56) هذا هو الهدف الأساسي من خلقك، أن تختار طريق العبودية لله. وبعد ذلك [مَا أُرِيدُ مِنْهُم مّن رَزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ \* إِنَّ ٱلله هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ] (58).

أرأيت كيف تدور سورة الذاريات في كل آياتها حول نفس المحور: احتر طريق

الله لأن الله هو الرزاق...

# كرم إبراهيم لثقته بكرم الله

وحتى قصة إبراهيم التي أتت في السورة مناسبة لجو الرزق. ففي هذه القصة، نرى بشارة الملائكة لزوجته - رغم كبر سنها وعقمها - برزق من نوع جديد: الولد. وكأن السورة تحدثت عن الرزق من جميع جوانبه، اسمع قوله تعالى: [فَأَقْبَلَتِ الْمُرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ] (29) فتعجبت أن تلد في هذه الظروف، لكن الملائكة قالت لها: [كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ ٱلْحَكِيمُ الْعَلِيمُ] (30).

وحتى كلمات القصة نفسها تخدم هذا المعنى، فنرى فيها كرم سيدنا إبراهيم [هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ & إِذْ دَحَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَماً قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ & فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَاء بِعِجْلٍ سَمِينٍ] (24-26) قالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ & فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَاء بِعِجْلٍ سَمِينٍ] (24-26) فتلاحظ من هذه الآية سرعة إبراهيم في إعداد الضيافة [فَرَاغَ] بالإضافة إلى كرمه في كلمة [بعِجْلٍ سَمِينٍ] التي لم تأت في القرآن إلا هنا... فكأن المعنى: ثق بأن الله هو الرزاق، وثق بالكرم الإلهى، وكن كريماً...

# سورة الطور (كل امرئ بما كسب رهين)

وامتداداً لقضية الاختيار، تركز سورة الطور على أن مصير كل إنسان في الآخرة رهن بما كسب وعمل في الدنيا، لذلك كانت الآية المحورية فيها هي قوله تعالى: [كُلُّ ٱمْرىء بِمَا كَسَبَ رَهَينً] (21).

فالمكذبون سيلاقون مصيرهم: [فَوَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِّلْمُكَذَّبِينَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ \* يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا \* هَاذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذَّبُونَ \* أَفَسِحْرٌ هَاذَا أَمْ أَنتُمْ لاَ تُبْصِرُونَ \* ٱصْلَوْهَا فَٱصْبِرُواْ أَوْ لاَ تَصْبِرُواْ فَي سَوَاء عَلَيْكُمْ] (11-16).

وبالمقابل نرى مصير المتقين [إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ & فَاكِهِينَ بِمَا

ءاتَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ & كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيئاً بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ] (17-19). عكس صفات المؤمنين تماماً، لتقول لك الآيات: اختر لنفسك بينهما...

وهذه المقابلة المستمرة بين الفريقين في سور القرآن، لها في نفوس المؤمنين وقع شديد، وهي من أسرار تأثير آيات القرآن على المؤمنين. ثم ترينا الآيات لماذا فاز أولئك المؤمنون:

[قَالُواْ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ & فَمَنَّ ٱلله عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ & إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ] (26-28) أَلَم تختر بعد...؟ أَلَم تنشوق لتكون مع هؤلاء...؟

# سور تسلم بعضها

ومن لطائف القرآن، أن سورة الطور ختمت بما يتناسب مع بدايتها وبداية السورة التي تليها. ففي قوله تعالى [وَمِنَ ٱلنَّلِ فَسَبَحْهُ وَإِدْبَارَ ٱلنَّجُومِ] (49) جو من التسبيح في الليل، الذي يناسب بداية السورة [وَٱلطُّورِ] وهو الجبل الذي كلم الله به موسى ليلاً وكلفه بالرسالة...

وختام سورة الطور كان في قوله [وَإِدْبَارَ ٱلنَّجُومِ] بينما نرى في بداية سورة النجم: [وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ] وكأن سور القرآن تسلّم بعضها البعض.

# سورة النجم (العلم والمعرفة من الله)

وتتحدث سورة النجم عن الاختيار أيضاً، لكن بين مصدرين من مصادر العلم والمعرفة: بين ما هو وحي من عند الله تعالى، وبين ما هو شكوك وأوهام..

#### وما ينطق عن الهوى

وأوثق علم وأحكم معرفة هو ماكان وحياً من الله إلى رسوله الكريم، لذلك

تقول الآيات عن رسول الله [وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ] (3-5) فطريق الوحي الذي ينقله جبريل عن رب العزة جل وعلا هو أوثق الطرق للعلم والمعرفة...

ثم تعرض السورة طرفاً من حادثة المعراج، لأنها حادثة كان فيها معرفة ورؤية حقيقية وليست مقتصرة على الإخبار والنقل

[ذُو مِرَّةٍ فَٱسْتَوَىٰ ﴾ وَهُوَ بِٱلأُفُقِ ٱلأَعْلَىٰ ﴾ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ﴾ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴾ وَلَقَدْ رَءاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَهَىٰ...] (6-

وكأنها تقول للكافرين: كيف تكذبون رسول الله، وقد رأى في هذه الحادثة من آيات ربه الكبرى [مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ & لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءايَاتِ رَبّهِ من آيات ربه الكبرى [مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ & لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءايَاتِ رَبّهِ ٱلْكُبْرَىٰ] (17-18). كيف تكذبون رجلاً مصدر علمه ومعرفته رب العزة سبحانه وتعالى...؟!

ختام المنهج: العلم والتثبت سمة المنهج

# علمهم أوهام

ويتكرر ذكر العلم في سورة النجم بشكل واضح، وأهمية التثبت فيه وأخذه عن مصادره الأصلية. فالسورة تعرض أمامنا طريقين: طريق الوحي الذي رأيناه في أول السورة، وطريق أولئك الذين يتبعون الظن والأوهام: [إن يَتَّبِعُونَ إلاَّ ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءهُم مّن رَبِّهِمُ ٱلْهُدَىٰ] (23). فأي دليل أمام هؤلاء؟! إنهم يعتمدون على مصادر واهية جداً، كالتمني أمَّ للإنسَانِ مَا تَمَنَّىٰ] (24).

وتمضي السورة في ذكر تخبطهم وشكوكهم: [إِنَّ ٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِٱلأَخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْمَلَئِكَةَ تَسْمِيَةَ ٱلأُنشَىٰ] (27). فهم يتخبطون في ريبهم وظنهم [إن

يَتَّبِعُونَ إِلاَّ ٱلظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لاَ يُغْنِى مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئاً] (28)، إلى أن تصل بنا السورة إلى إثبات سطحيتهم ومعرفتهم الضئيلة: [ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ٱهْتَدَىٰ] (3)..

وكأن رسالة هذه السورة: وثق مصادرك قبل الحديث عن العلم وقبل إعطاء الأحكام.

# لماذا النجم؟

ويأتي سؤال: لماذا سميت السورة بسورة النجم؟ ولماذا بدأت بالقسم [وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ] (1)؟ وما علاقة ذلك بالعلم؟

إن القسم بالنجم يوحي أن النجم يهوي ويسقط، لكن صاحبكم ( $\rho$ ) أتى بمنهج لا يهوي ولا يسقط أبداً، لذلك قال تعالى: [مَا ضَلَّ صَلْحِبُكُمْ وَمَا غَوَى] (2).. فهذا المنهج هو من عند الله وهو أقوى من السماوات والأرض، مقابلة عظيمة ومعنى رائع، أن هذا الدين وهذا الوحي أقوى من الشمس وأرسخ من النجوم التي نراها بأعيننا.

# نعمة العلم الموثوق

ولا يشعر بنعمة تلقي العلم عن الوحي والقرآن إلا من جالس أناساً من الغرب، ممن اقتصرت مصادر علمهم على الأمور المادية... فيرى أفكارهم المشوشة وتخبّطهم في أيسر القضايا وأبسط المسلمات التي أجاب عنها الإسلام... لذلك عليك أخي المسلم، بعد أن قرأت سورة النجم، أن تختار مصدر معلوماتك، وأن تبني علمك وعملك على هذا المصدر، حتى يجزيك الله عن ذلك حير الجزاء... [وَلله مَا فِي ٱلسَّمَاوٰتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَاءوا بِمَا عَمِلُوا وَيجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَاءوا بِمَا عَمِلُوا وَيجْزِى

# ترابط السور

وتختم سورة النجم [فَآسْجُدُواْ لله وَٱعْبُدُواْ] (62) بما يتناسب مع بداية سورة القمر [ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ] (1). وكأن العلاقة بينهما: أسجدوا لربكم واعبدوه، استعداداً لليوم الآخر وقدوم الساعة التي دل على اقترابها نزول سورة القمر..

# النعم... والنقم

وتأتي في الجزء 27 سورتان، تكملان بعضهما البعض بين سور الاختيار... سورتا القمر والرحمن. فسورة القمر هدفها: "تعرّف على الله من خلال النقم" بينما سورة الرحمن "تعرّف على الله من خلال النعم".

# سورة القمر

ورسالة هذه السورة أيضاً: احتر بين الطريقين... أنظر إلى نقمة الله على الأمم الكافرة من قبلك واختر أن تتبع طريقهم أو أن تبتعد عنه...

فقوم نوح مثلاً [كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ مَجْنُونَ وَازْدُجِرَ..] (9)، فدعا عليهم سيدنا نوح: [فَدَعَا رَبَّهُ أَنّى مَعْلُوبٌ فَٱنتَصِرْ] (10) فماذا كانت النتيجة؟ [فَفَتَحْنَا أَبْوٰبَ ٱلسَّمَاء بِمَاء مُّنْهَمِرٍ & وَفَجَّرْنَا (10) لَمَاء عُلُى أَمْر قَدْ قُدِرَ] (12).

ثم ننتقل إلى صورة أخرى من صور نقمة الله تعالى على المكذبين: [كَذَّبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ \* إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَوْمِ نَحْسٍ مُسْتَمِرً ] (18–19).

أما قوم ثمود [كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِٱلنُّذُرِ] (23) فكانت عاقبة تكذيبهم شديدة [إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُواْ كَهَشِيمِ ٱلْمُحْتَظِرِ] (31).

وقوم لوط [كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِٱلنُّذُرِ & إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً إِلاَّ آلَ لُوطٍ نَجَيْنَاهُم بِسَحَرٍ] (34).

وقوم فرعون [وَلَقَدْ جَاء ءالَ فِرْعَوْنَ ٱلنُّذُرُ ﴾ كَذَّبُواْ بِئَايَاتِنَا كُلَّهَا فَأَخَذْنَاهُمْ

أَخْذَ عِزِيزٍ مُقْتَدِرٍ] (41-42).

ولقد تركناها آية فهل من مدكر

ونلاحظ في هذه الآيات التي تظهر نقمة الله تعالى على الأمم السابقة عوامل مشتركة:

أن تكذيب الكافرين هو سبب هلاكهم، لذلك نرى أن ذكر العذاب كان مقروناً بكلمة [كَذَّبَتْ عَادٌ... كَذَّبَتْ ثَمُودُ..]. وحتى كفار مكة قالت عنهم الآيات [وَكَذَّبُواْ وَٱتَّبَعُواْ أَهْوَاءهُمْ] (3)...

أن كل قوم يكذبون الله ورسله دون أن يتدبروا آياته، يأتيهم العذاب ويصيرون هم أنفسهم آية لقوم آخرين [وَلَقَدْ تَرَكْنَاهَا عايَةً فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ] (15).

لذلك نرى أن السورة ركزت في بدايتها على آية قد رآها كفار مكة [ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ] (1) وكأنها تقول لهم: بعد أن رأيتم هذه الآية العظيمة، إياكم أن تكذبوا بها فتصيروا أنتم آية لمن يعتبر، لكنهم أعرضوا وكذبوا: [وَإِن يَرَوْاْ عِالَمَ يُعْرضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ ] (2).

أن التعقيب على كل قصة من قصص الأمم السابقة قد احتوى على نفس الكلمات [فَكَيْف كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ \* وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذَّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرً] (21-22).

# سنة كونية

ثم تعقب السورة على قصص الأمم السابقة بالإشارة أن كفار مكة ليسوا أفضل من الأقوام السابقة: [أَكُفَّرُكُمْ خَيْرٌ مّنْ أُوْلَئِكُمْ أَمْ لَكُم بَرَاءةٌ فِي ٱلزُّبُرِ] أفضل من الأقوام السابقة: [أَكُفَّرُكُمْ خَيْرٌ مّنْ أُوْلَئِكُمْ أَمْ لَكُم بَرَاءةٌ فِي ٱلزُّبُرِ] (43) فالقاعدة واحدة، لكل من كذب واستكبر، كما في قوله تعالى: [وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْيَعَكُمْ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ] (51).

فإن لم تكفهم تلك الآيات، من انشقاق القمر إلى قصص الأمم السابقة،

فهناك آية أخرى تتوعدهم [سَيُهْزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبُرَ] (45). إنذار رهيب من الله تعالى، يشير إلى غزوة بدر، وما سيرافقها من هزيمة منكرة لكفار قريش، ثم إنذار أشد من بدر ومن كل ما في الدنيا من مصائب [بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

# ولقد يسرنا القرآن للذكر

والسورة، أثناء الحديث عن هلاك المكذبين، تبيّن أن القرآن هو السبيل للنجاة من العذاب، وأن هذا القرآن ميستر للناس، حتى يتدبروا آياته ويتعلموا منها. [وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءانَ لِلذَّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ] (17) وكأن المعنى: إلزم طريق الله، وتعهّد هذا القرآن بالحفظ والرعاية والتدبر، حتى تتعرف على الله وتأمن عذابه وتختار طريق الرشاد...

#### سورة الرحمن

وسورة الرحمن تكمل محور سورة القمر في التعرف على الله تعالى من خلال نعمه، وبالتالي اختيار طريق الإيمان.

# هم إخوانك في التكليف

هذه السورة احتوت على معنى جديد بين سور القرآن، وهو إشراك الجن مع الإنس في التكليف وفي توجيه الخطاب.. لذلك نرى فيها خطاباً مباشراً للجن في قوله تعالى [سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَا ٱلثَّقَلانِ] (31).. وكأنها تقول للجن أيضاً: "اختاروا"، فقد وضح المنهج وهذه معالمه وآياته بين أيديكم.

ويأتي بعد ذلك خطاب آخر موجه للثقلين: [يُمَعْشَرَ ٱلْجِنّ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱلسَّمَـٰ وَالْأَرْضِ فَٱنفُـٰ ذُواْ لاَ تَنفُـٰ ذُونَ إِلاَّ السَّمَـٰ وَٱلأَرْضِ فَٱنفُـٰ ذُواْ لاَ تَنفُـٰ ذُونَ إِلاَّ بِسُلْطَنٍ ] (32).

وحتى أكثر آية ترددت في السورة [فَبِأَىّ ءالاء رَبّكُمَا تُكَذّبَانِ] تخاطب الإنس والجن على سواء [رَبّكُمَا]، وتأمر كلاهما أن يشكروا نعم الله تعالى ولا

يكذبوها. لذلك عندما نزلت هذه الآية قال عليه الصلاة والسلام: "ما لي لا أسمعكم تقولون كما قالت الجن؟". قالوا: وما قالت الجن؟ فماذا كان قولهم: "لا بشيء من نعمك ربنا نكذب، فلك الحمد".. معنى رائع وجواب لطيف على سؤال: [فَبِأَى عالاء رَبّكُمَا تُكذّبَانِ]. من فضلك، تفكر فيها كلما قرأت سورة الرحمن واملاً قلبك وكيانك بنعم الله تعالى وشكرها.

لذلك من السنة أن تقول كما

# نعم الله تعالى

وتمضي السورة في تعداد هذه النعم العظيمة التي نعيش معها دون أن نستشعر قيمتها [وَٱلسَّمَاء رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ & أَلاَّ تَطْغَوْاْ فِي ٱلْمِيزَانِ & وَأَقِيمُواْ ٱلْوَرْنَ بِٱلْقِسْطِ وَلاَ تُحْسِرُواْ ٱلْمِيزَانَ] (7-9).

فمن أهم نعم الله تعالى أنه وضع ميزاناً للسماوات والأرض وكل المخلوقات، لكن الإنسان لما بعد عن هذا الميزان وطغى، امتلأت بالظلم والفساد...

ثُم تأتي نعم أحرى [مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ & بَيْنَهُمَا بَوْزَخٌ لاَ يَبْغِيَانِ] (20-19) ووسط كل هذه النعم يتكرر نفس السؤال: [فَبِأَى ءالاء رَبّكُمَا تُكَذّبَانِ].

#### إختر بينهما

وبنفس طريقة سور الجزء 27 في الاختيار بين الطريقين، يأتي عرض لفئتين من الناس. فأولهما هي الفئة التي كذبت بنعم الله [فَيَوْمَئِذٍ لاَّ يُسْئَلُ عَن ذَنبِهِ إِنسٌ وَلاَ جَانٌ هُ فَيَأَى ءالاء رَبِّكُمَا تُكَذّبَانِ & يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَٱلأَقْدَامِ] مشهد رهيب [هَاذِهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ & يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ ءانٍ] (39-44).

ثم يأتي ذكر أهل الجنة مباشرة حتى يقع أثر هذه الآيات في القلب بشدة فيسارع إلى الاختيار السليم: [وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبّهِ جَنّتَانِ & فَبأَى عالاء رَبّكُمَا

تُكَذّبَانِ] (46-47).

وللحقيقة هذه السورة من أجمل السور التي يتعرف المسلم على نعم ربه بها، فتكون معيناً على اختيار طريق الحق والثبات عليه...

# سورة الواقعة (وَكُنتُمْ أَزْوَاجاً تَلَاثَةً)

وسورة الواقعة هدفها بوضوح: احتاروا أن تكونوا بين أحد هذه الأصناف الثلاثة:

- 1. السابقون المقرّبون
- 2. أصحاب اليمين
- 3. أصحاب الشمال

هذه هي السورة باختصار شديد. لذلك نرى في بدايتها:

[وَكُنتُمْ أَزْوَاجاً ثَلَثَةً & فَأَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ & وَأَصْحَابُ ٱلْمَشْءَمَةِ مَا أَصْحَابُ ٱلْمَشْءَمَةِ & وَٱلسَّلِقُونَ ٱلسَّلِقُونَ] (7-10).

ثم تمضي السورة في الحديث عنهم وعن مصير كل واحد منهم، إلى أن تختتم أيضاً بنفس الأصناف الثلاثة: [فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ & فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّاتُ نَعِيمٍ & وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَلِ ٱلْيَمِينِ & فَسَلَمٌ لَّكَ مِنْ أَصْحَلِ الْيَمِينِ & فَسَلَمٌ لَّكَ مِنْ أَصْحَلِ ٱلْيَمِينِ & وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذّبِينَ ٱلضَّالِينَ & فَنُزُلٌ مّنْ حَمِيمٍ & وَتَصْلِيَةُ جَعِيمٍ] (88 – 94).

# تفكّر في ملكه واختار

وبعد أن ذكرت لك السورة مصير كل فريق من الفرق الثلاثة، تدعوك أن تتفكر في خلق الله حتى تراجع قلبك وإيمانك وتحسن الاختيار. وهذا التفكر يشمل كل ما أنعم الله به على الإنسان: من أول خلقه والنطفة التي خلقه الله منها [أَفَرَءيْتُمْ مَّا تُمْنُونَ & أَءنتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَم نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ] (58-59) إلى الحرث

والزرع [أَفَرَءيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ ﴾ أَءنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ ٱلزِرِعُونَ] (63-64).

إلى الماء الذي نشربه [أَفَرَءيْتُمُ ٱلْمَاء ٱلَّذِى تَشْرَبُونَ ﴿ أَءنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنزِلُونَ] (68-69).

إلى النار [أَفَرَءيْتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ﴾ أَءنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ ٱلمُنشِئُونَ] (71-72).

فإذا تذكرت أخي المسلم كل هذه النعم، ورأيت أنها كلها بأمر الله وليس لك منها شيء، فبادر إلى التسبيح [فَسَبّحْ بِٱسْمِ رَبّكَ ٱلْعَظِيمِ] (74) سبحان ربي العظيم..

# إختر قبل الموت

ثم يأتي قبل الختام تذكير بالموت، حتى تختار أحي المسلم قبل أن يأتيك الأجل وتغادر هذه الدنيا، [فَلَوْلاً إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلْقُومَ & وَأَنتُمْ حِينَئِدٍ تَنظُرُونَ & وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَّ تُبْصِرُونَ ] (83-85). لحظات صعبة وشديدة، من منا سيكون من المقربين، فتخفف عنه تلك اللحظات، ومن منا سيكون من أصحاب اليمين، ومن سيختم له بالشقاء والعياذ بالله...

# تذكرة بين تسبيحتين

وتختم سورة الواقعة بقوله تعالى: [فَسَبّعْ بِٱسْمِ رَبّكَ ٱلْعَظِيمِ] (96)، بما يتناسب مع ختام سورة الطور بالتسبيح [وَمِنَ ٱلّيْلِ فَسَبّحْهُ وَإِدْبّرَ ٱلنّجُومِ] وختام سورة النجم بالسجود [فَٱسْجُدُواْ للله وَٱعْبُدُواْ]. فالتسبيح والعبادة هما أكبر معينين على اختيار طريق الحق والثبات عليه إن شاء الله.

وكما كانت السور السابقة تسلّم بعضها، بأن يكون هناك علاقة بين ختام سورة وبداية السورة التي تليها، نلاحظ أن سورة الواقعة ختمت بالتسبيح [فَسَبّحْ بِالسّمِ رَبّكَ ٱلْعَظِيمِ] لتبدأ سورة الحديد أيضاً بالتسبيح [سَبّحَ لله مَا فِي ٱلسَّمَا وَوَ الْحَدِيد وَاللّهُ وَالْمَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ].

# سورة الحديد (التوازن بين الروحانية والمادية)

وسورة الحديد تتحدث أيضاً عن الاختيار بين المادية والروحانية، لكنها لا تقول لك: اختر بينهما، لكنها تقول: وازن بينهما...

#### أمة الإسلام والحديد

وقبل أن نبدأ مع آيات السورة، لا بد أن نذكر حقيقة محزنة، أن أمتنا التي تقرأ في كتابحا وفي دستورها سورة الحديد لا تعرف كيف تصنع الحديد... أن هناك آية محورية في السورة لكنها غائبة عن حياتنا وعن أمتنا: [وَأَنزْلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ] (25).

فالحديد هو - بلغة اليوم - رمز للصناعات الثقيلة. واستخدام هذه الصناعات كما بينت الآية هو [بَأْسٌ شَدِيدٌ] أي الصناعات الحربية، [وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ] أي الصناعات التكنولوجية والمتطورة.. فهو محور أساسي في صناعات الأمم في حالتي الحرب والسلم.. أين نحن من سورة الحديد، وأين نحن من التطور العلمي والصناعي والتكنولوجي؟

بعد هذه الحقيقة الصعبة، تعالوا نفهم مراد ربنا من هذه السورة، حتى نفهم توازن الإسلام وشموله ونمضى في ركب التطور والحضارة.

# التوازن

فما هو هدف السورة؟ إن السورة تدعوك للاختيار بين المادية والروحية... فهي تتحدث عن أناس تفرغوا للعبادة تماماً، وفي المقابل عن أناس قست قلويم من كثرة انصرافهم للعمل وانشغالهم بالدنيا على حساب الطاعة. والسورة توضح أن كلا الفريقين على خطأ، وكلاهما قد بعد عن طريق الله ومنهجه.

#### الغلو في المادية

وبالحديث عن النوع الأول، نرى آية رائعة تحز القلوب القاسية وتذكرها بربها جل وعلا:

[أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ ٱلله وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقّ وَلاَ يَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلأَمَدُ..] أحدتهم الدنيا، فكانت النتيجة [فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَسِقُونَ] (16).

عتاب رقيق من رب العزة جل وعلا، أحس به الصحابة مع أنهم من أكثر الناس خشوعاً، فقالوا في هذه الآية: "لما نزلت عاتبنا ربنا فيها لأن قلوبنا قست"...

والآية التي بعدها هي قوله تعالى: [ٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱلله يُحْيِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا] (17) فما علاقة قسوة القلوب بالمطر؟ إن الذي يحيي الأرض بالمطر بعد أن أجدبت وماتت، قادر أن يحيى القلوب بذكره مهما قست وبعدت عن طريقه...

# الغلو في الروحانية

وأما النوع الثاني من الناس، فهم الذين غالوا في الروحانية والبعد عن الدنيا، اسمع قول الله تعالى [ثُمَّ قَقَيْنَا عَلَىٰ ءاثَارِهِم بِرُسُلِنَا وَقَقَيْنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ وَءاتَيْنَهُ ٱلْإِنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً] (27) حتى الآن كل هذا حيد ومطلوب، لكن ماذا بعد؟

[وَرَهْبَانِيَّةً ٱبتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ٱبْتِعَاء رِضْوْنِ ٱلله فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَتَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مّنْهُمْ فَاسِقُونَ] (27). والملفت أن الآيتين اللتين تحدثتا عن العلو سواء في المادية أو في الروحانية قد حتمتا بنفس العبارة [وَكَثِيرٌ مّنْهُمْ فَاسِقُونَ]. لماذا؟ لأن الفسق هو الخروج عن المنهج. (وفي اللغة: فسقت النواة أي حرجت عن قشرتها). والخروج عن المنهج الرباني في البعد عن المدنيا والتفرغ للعبادة هو تماماً كقسوة القلب والبعد عن الروحانية، فسق بفسق...

# أمة وسط

وكأن السورة تقول لنا: أنتم يا أمة محمد لستم أحد هذين النوعين، أنتم أمة

متوازنة، وأمة وسط بين رقة القلب والصلة بالله وبين النجاح في الحياة. لذلك تأتي الآية المحورية في السورة - الآية 25 - لتبين هذا المعنى بشكل رائع:

[لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيّنَاتِ] أي الإيمانيات، [وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنزْلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ]. وهنا تأكيد على الجانب المادي والنجاح في الحياة [وَلِيَعْلَمَ ٱلله مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ] وهكذا نفهم أن هذا هو استخدام الحديد، نصرة دين الله بالصناعات الحرية والصناعات التكنولوجية..

والسورة تبين أن هذه القاعدة لا تتغير عبر الأجيال [وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرِهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَابَ فَمِنْهُمْ مُّهْتَدٍ] (26) وهم الذين فهموا دين الله وعرفوا كيف يوازنون بين المادية والروحانية [وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ] (26).

# التوازن مفتاح النور

وهناك ملحوظة لطيفة في السورة، أن النور قد ذكر فيها 3 مرات، بشكل يفهمنا حقيقة التوازن في الإسلام:

- في الدنيا: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱلله وَءامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ] (28).
- على الصراط: [يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبُأَيْمَانِهم] (12).
  - في الحنة: [وَٱلشُّهَدَاء عِندَ رَبَّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ] (19).

أنظر بالله عليك إلى روعة هذا الدين وتوازنه، فالسورة تثبت لك أن التزامك بطاعة الله سيجعل لك نوراً في الدنيا وفي حركة حياتك مثلما سينور طريقك عند اجتياز الصراط في الآخرة... وليس هذا فحسب، بل أن السورة ذكرت نوراً خاصاً بفئة من الناس: [وَٱلشُّهَدَاء عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ] (19). لماذا؟ لأهم

هم الذين استخدموا الحديد في الصناعات الحربية فكانوا قمة في النجاح في الحياة ونصرة دين الله. وبالمقابل ضحوا بحياتهم في سبيل الله فكانوا قمة في الروحانية والصلة بالله. توازن رائع وواضح في سورة الحديد...

# التوازن في ملك الله

وحتى بداية السورة فهي ترينا بوضوح كيف أن الله تعالى يحكم الكون بتوازن عجيب، ففيها متناقضات عديدة: [هُوَ ٱلأَوَّلُ وَٱلأَخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَطِنُ وَهُوَ بِكُلّ شَيْء عَلِيمٌ] (3).

[هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَا وَٱلأَرْضَ... يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِى ٱلأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْولُ مِنَ ٱلسَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا] (4) [يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِى ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِى ٱلنَّهْارَ فِى ٱلنَّهَارَ فِى ٱلنَّهَارَ فِى ٱلنَّهَارَ فِى النَّهَارَ فِى النَّهَارَ فِى النَّهَارَ فِى النَّهَارَ فِى النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِى النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِى النَّهُارِ وَيُولِجُ النَّهُارَ فِى النَّهُارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِى النَّهُارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِى النَّهُارِ وَيُولِجُ اللَّهُارِ وَيُولِحُ اللللَّهُارِ وَيُولِحُ الللَّهُ اللَّهُارِ وَيُولِحُ الللَّهُارِ وَيُولِحُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُارِ وَيُولِحُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولِ فَي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ الْمُؤْلِقُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللللْمُولِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُولُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُو

وكأن المعنى: أنه لا يجمع بين هذه المتقابلات إلا الله تعالى. فسبحان من ملك الكون وجعله متوازناً، وأمر خلقه بالتوازن في حياتهم، حماية لقلوبهم من القسوة والبعد عن الله، وحماية لأنفسهم من التطرف في الحياة...

# ألم تختر بعد...

هـذاكـان الجـزء السـابع والعشـرين، وسـوره الـتي تحثـك علـي الاختيـار... وتسألك:

تختار طريق الجنة أم طريق النار؟ (سورة ق وسورة الطور)

تختار أن تكون من السابقين وأصحاب اليمين، أم أن تكون من المكذّبين؟ (سورة الواقعة)

تختار النعم أم النقم. ؟ (سورتي الرحمن والقمر)

تختار أن تتلقّى علمك من طريق الوحي أم طريق الشك والظن؟ (سورة النجم)

تختار رزق الله وعطاءه أم حرمانه؟ (سورة الذاريات) تختار المادية أو الروحانية والغلو بأحدهما أم تتوازن بينهما؟ (سورة الحديد) نسأل الله تعالى أن يعيننا على هذه الاختيارات، وأن ينفعنا بما قرأنا من آيات الجزء السابع والعشرين..

# سور الجزء الثامن والعشرين

ونصل مع خواطرنا القرآنية إلى الجزء الثامن والعشرين، الذي تدور سوره كلها حول محور واحد، كما رأينا في الجزء السابق.

# جزء الإنتماء للإسلام

فبعد أن عرضت سور القرآن هذا المنهج الرباني بأدق تفاصيله - من مبادئ الأخلاق الاجتماعية في سورة الحجرات إلى قوانين التفوق الحضاري في سورة النمل، - جاء الجزء 27 ليضع أمامنا قضية الاختيار، كما رأينا، بين الجنة والنار وبين أهل الإيمان وأهل الكفر... أما الجزء 28، فمحوره الأساسي: الإنتماء لهذا الدين.

وكأن المعنى: بعد أن عرفتم أيها المسلمون هذا القرآن، وفهمتم المحاور الأساسية لدين الله، لا بد أن تنتموا إليه. وقد يقول البعض: أنا منتم للإسلام، فأنا أصلي وأصوم وأؤدي الفرائض... لكن هذا الفهم قاصر جداً، وهناك فرق كبير بين "أنا أصلى" أو "أنا أصوم" و"أنا منتم للإسلام".

فالإنتماء للإسلام يعني أن أحب الله ورسوله ولا أؤثر شيئاً على أمرهما، وأن أحب المؤمنين لأنهم منتمين مثلي لهذا الدين... والإنتماء يعني أن لا أنبهر بحضارة أحرى لأنني أعتز بانتمائي لهذا الدين...

إذاً الجزء 28 هو باختصار: جزء الإنتماء للإسلام والتبرؤ من الحضارات الأخرى ولا يجب أن يفهم من كلامنا أن المطلوب هو العداوة للآخرين، لكن المطلوب هو أن تكون لنا هويتنا وأفكارنا وقيمنا المستقلة، دون أي عداء لأي

طرف آخر... ومن روعة هذا الجزء أنه يبيّن هذا المفهوم - التوازن بين الإنتماء والعداء - بشكل واضح.

#### سلسلة الانتماء

وهذا الجزء يحتوي على تسع سور، كلها مدنية، وكلها تدور حول قضية الإنتماء. وإذا تأملنا عناوين السور، رأينا أنها تكون سلسلة مترابطة يجمع بينها الإنتماء:

- 1. سور الجمعة والصف الحشر: وكلها تدعو إلى الوحدة والترابط والتجمع كما نرى في أسمائها.
  - 2. سورة الممتحنة: امتحان الإنتماء (أناس يمتحنون في انتمائهم).
- 3. سورة المنافقون: التحذير من مرض النفاق الذي يضيع وحدة الأمة ويضيع الإنتماء.
- 4. سور التحريم والطلاق والتغابن: التحذير من شواغل الإنتماء، والتعلق بزينة الحياة الدنيا من الأولاد والزوجات والأموال...

والسور تركز على أهمية الأسرة وترابطها، كما في سور الطلاق والتحريم، للدلالة على أن الأسرة المسلمة هي بداية الإنتماء، وهي بداية الترابط المطلوب بين أفراد المجتمع..

فبدايــة الإنتمــاء أســرة قويــة متماســكة، ونهايتــه وحــدة قويــة بــين المسلمين.

# دور المرأة في الإنتماء

ومن اللطائف في هذا الجزء أنه ابتدأ بالحديث عن امرأة اشتكت من سوء معاملة زوجها لها - في سورة المحادلة - واختتم بسورة التحريم، التي ضرب الله مثلاً في آخرها للذين آمنوا: امرأة فرعون ومريم بنت عمران.

والرابط بين هذه المعاني أن المرأة هي التي تصنع الرجال وهي التي تربي أبناءها

على الإنتماء. فلو عرفت المرأة قيمتها في الإسلام وتكريم الإسلام لها، فستنتمي إلى الإسلام بصدق، وسيكون لها دور أساسي في بناء الإنتماء للإسلام في نفوس الأمة.

ومن هنا نفهم لماذا بدأ الجزء بإعطاء المرأة حقها في سورة الجحادلة، ولماذا انتهى الجزء بضرب المثل بالمرأة، حتى تلتفت نساء الأمة إلى حقوقهن ودورهن في هذا الدين، فيحصل منهن الإنتماء الكامل للدين، ومن ثم توزيع هذا الإنتماء على الناس وبناؤه في الأجيال القادمة فتحقق أهداف الجزء 28...

# المرأة في سور القرآن

وقبل هذا الجزء، رأينا كيف أن أكثر سور القرآن ركزت على المرأة في محورها الأساسي. ففي سورة آل عمران (التي كان هدفها الثبات) كانت مريم عليها السلام وامرأة عمران رمزاً للثبات. وفي سورة النساء (سورة العدل) كان من أهم شروط العدل مع الناس أن تعدل أخي المسلم في بيتك ومع النساء... ورأينا في سورة النمل، التي تحدثت عن التفوق الحضاري، كيف أن ملكة بلقيس حكمت قومها بالعدل وقاد تهم إلى الإيمان بالله تعالى...

أرأيت اهتمام الإسلام بالمرأة وكيف جعلها القرآن محوراً في العديد من سوره وأهدافه.. وللأسف فإننا نجد بعد ذلك من يشكك ويقول: أين نجد الاهتمام بالمرأة في القرآن؟ ولماذا نرى الخطاب القرآني دائماً موجه للرجال؟ ودائماً بصيغة المذكر؟

وإلى هـؤلاء نقـول: إذا كانـت اللغـة العربيـة تقتضي أن يكـون الخطـاب موجهة موجهاً لطرف واحد وهو الذكر، فلا يجب أن تكون كل كلمة في القرآن موجهة لطرفين، للذكر والأنثى. فاللغة العربية تقتضي ذلك، والقرآن كلم الطرفين بصيغة التذكير، مع التأكيد دوماً أنهما شريكان في المسؤولية عن الدين، لا بل أن المرأة لها دور خاص، لأنها صانعة الإنتماء للمجتمع، كما سنرى في الجزء 28.

# سورة المجادلة

#### بداية الإنتماء: حق المرأة

وسورة الجحادلة هدفها: التبرؤ من المناهج الأحرى والاتصال بالإسلام. فكيف كانت بدايتها؟

تبدأ هذه السورة ويبدأ الجزء الثامن والعشرين بقضية أسرة معرضة للتفكك: رجل خاصم زوجته وقال لها: "أنت علي كظهر أمي"، ثما يؤدي إلى أن تحرم عليه فلا يقربها في الفراش ولا يعطيها حقها.. ظلم شديد للمرأة وعادة من أقبح العادات الجاهلية التي كانت لا تزال موجودة في مجتمع المدينة المنورة... فنزلت آيات السورة لتعطي للمرأة حقها من فوق سبع سماوات: [قَدْ سَمِعَ ٱلله قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زُوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى ٱلله وَٱلله يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما إِنَّ ٱلله سَمِيعٌ بَصِيرً] (1).

تخيّل قيمة المرأة في الإسلام: امرأة تجادل رسول الله - لا بل أن السورة سميت باسمها وهي تجادله - وينزل حكم الله من فوق سبع سماوات ليعطيها حقها... فما علاقة ذلك بالإنتماء؟

إن الجزء الثامن والعشرين ابتدأ بحماية أسرة كانت معرضة للتفكك والزوال، ودافع عن امرأة كانت تتعرض للظلم والتعسف في أخص خصوصيات حياتما الزوجية، وذلك لأمرين هامين:

- أن أول مقتضيات الإنتماء: أسرة متماسكة وقوية تحافظ على تعلق أفراد المجتمع بالدين
- أن إعطاء المرأة قيمتها وحقها يقوي في نفسها حب الإسلام والإنتماء إليه، وبالتالي يشجعها على نقل هذا الإنتماء وهذا الحب إلى المحتمع كله

لذلك جاءت الآية الخامسة - مباشرة بعد آيات الظهار - لتبين هذا المعنى: [إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادُّونَ ٱلله وَرَسُولَهُ كُبِتُواْ كَمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ].

وقبل نهاية السورة أيضاً بنفس الكلمات: [إنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ ٱلله وَرَسُولَهُ

# أُوْلَئِكَ فِي ٱلأَذَلِّينَ] (20).

وكأن السورة تسألك: أنت مع من؟ ومن توالي ومن تحب؟ مع الشيطان وحزبه أو مع الحق وجنده؟ فتأتي المقابلة: [أُوْلَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الله هُمُ الخَاسِرُونَ] (19) ثم [أُوْلَئِكَ حِزْبُ الله أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الله هُمُ الخَاسِرُونَ] (22) ثم المُقلِحُونَ] (22). وحتى استعمال كلمة "حزب" هنا، يوحي أن المطلوب ليس العبادة والصلاة والصوم. فلا بد من التحزب والإنتماء الكامل لحزب الله، والتبرؤ الشديد والصريح من حزب الشيطان، حتى نحقق هدف السورة ونكون من المفلحين إن شاء الله..

### خطر النفاق

ولأن المطلوب هو إعلان الولاء الصريح لله والتبرؤ الصريح من الكفار، فإن السورة تحذر ممن يظهر أمام الناس بوجهين، وهم المنافقون، لأنهم أخطر ما قد يدمر الإنتماء ويضيع الوحدة بين المسلمين: [أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ ٱلله عَلَيْهِم مَّا هُم مّنكُمْ وَلاَ مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ] (14) فأول مشكلة عند هؤلاء المنافقين هي ولايتهم وتعلقهم بأعداء الله تعالى، لذلك [أَعَدَّ ٱلله لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ] (15).

وتفضحهم آيات السورة بما يجول في قرارة أنفسهم: [وَيَقُولُونَ فِى أَنفُسِهِمْ لَوْلاَ يُعَذَّبُنَا ٱلله بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ] (8).

### من مظاهر النفاق

وحتى سبب نزول السورة، وهو الظهار وتحذير المؤمنين من هذه الظاهرة، يعود إلى أن هذا المرض هو نوع من أنواع النفاق الاجتماعي، فكان لا بد من معالجة هذه الظاهرة وأكثر من ذلك، إن النجوى هي أيضاً من العوارض الخطيرة للنفاق، لذلك حذرت السورة منها أيضاً، [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَ تَتَنَاجَوْاْ

بِٱلإِثْمِ وَٱلْعُدْوَانِ وَمَعْصِيَةِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجَوْا بِٱلْبِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ] (9) وقوله تعالى [إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَارَهِمْ شَيْئاً إِلاَّ بِإِذْنِ ٱللهَ] (10).

## قد سمع الله

ومن هنا نفهم سبب تركيز آيات السورة على علم الله وإحاطته بكل شيء، حتى تعلم أخي المسلم أن الله تعالى يعلم السر وأخفى، فتمتنع عن موالاة غير المسلمين ولو في قرارة نفسك:

فالسورة بدأت أصلاً بقوله تعالى: [قَدْ سَمِعَ ٱلله قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زُوْجِهَا].

ونرى فيها أيضاً قوله تعالى [أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلله يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَا وْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ...] (7).

ولذلك نرى أن أسماء الله الحسنى المختصة بالعلم والإحاطة قد تكررت بشكل ملفت:

[سَمِيعٌ بَصِيرٌ...(1) وَٱلله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ...(3) وَٱلله عَلَىٰ كُلّ شَيْء شَهِيدٌ...(6) إِنَّ ٱلله بِكُلّ شَيْء عَلِيمٌ [7).

### إعلان الولاء

وتختم سورة الجحادلة بآية محورية في الولاء الكامل لله والتبرؤ من أعدائه:

[لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمِ الاَّخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءابَاءهُمْ أَوْ إَخْوْنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ] (22) كلام شديد ولهجة لم كَانُواْ ءابَاءهُمْ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِخْوْنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ] (22) كلام شديد ولهجة لم نسمعها من قبل... إياك أن تحب من يعادي دينك، الأمر ليس فقط متعلقاً بأفعالك، بل حتى بمشاعرك القلبية... ولا بد من التذكير أن الحديث هنا مختص بالمناهج والحضارات التي تعادي الإسلام، فلو كانوا غير مؤذين أو محاربين فلا بأس من التعامل معهم، كما سنرى في سورة الممتحنة... أما إذا كانوا يعادون الله من التعامل معهم، كما سنرى في سورة الممتحنة... أما إذا كانوا يعادون الله

ورسوله، ويحادون الله ورسوله، ولو كانوا من الأقارب أو الأهل أو الأصحاب، فالمطلوب هو التبرؤ الشديد منهم والإنتماء الحقيقي للإسلام. فإذا فعلت ذلك، فاستبشر بقوله تعالى: [أُوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلإيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مّنْهُ وَيَدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ ٱلله عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ ٱلله أَلا إِنَّ حِزْبَ ٱلله هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ] (22).

هذه كانت سورة الجادلة، التي بدأت مع امرأة تشكي زوجها لرسول الله، وكيف أعطاها الإسلام حقها، وانتهت لتسألك يا قارئ القرآن: أنت مع من... نسأل الله تعالى أن يحقق فينا الإنتماء الكامل لدينه..

### سورة الحشر

تتحدث سورة الحشر عن يهود بني النضير وحادثة إجلائهم عن المدينة بعد إخلالهم بالعهد مع رسول الله. هذه الحادثة التي ظهر فيها نوعان من الناس: نوع ساعد أعداء الله ووقفوا بجانبهم وهم المنافقون، ونوع تبرأ من أعداء الله وهم المؤمنون... أرأيت كيف أن الإنتماء يسير معنا في سور هذا الجزء... هيا بنا نستعرض هذين النوعين اللذان كشفت حقيقتهم في تلك الحادثة.

## المنافقون: ضعف الإنتماء

لما أراد النبي  $\rho$  أن يجلي بني النضير، سارع المنافقون إلى القيام بالمفاوضات مع اليهود، لذلك نزلت الآيات لتفضحهم: [أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلاَ نُطِيعُ لَإِخْوَانِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلاَ نُطِيعُ فِيكُمْ أَحُداً أَبَداً وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنصُرَنَّكُمْ وَٱلله يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ] (11) أرأيت استعمال كلمة [لإخْوانِهُم]، فالمنافقون ليسوا إخواناً للمؤمنين، لأنهم ينتمون للمشركين... وكأن الآيات تسألك: أنت مع من؟ وتنتمى لمن؟

وتمضى الآيات في كشف كذبهم وحداعهم:

[لَئِنْ أُخْرِجُواْ لاَ يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِن قُوتِلُواْ لاَ يَنصُرُونَهُمْ وَلَئِن نَّصَرُوهُمْ لَيُ يَكُورُهُمْ مَنَ ٱلله ذَلِكَ لَيُولُّنَّ ٱلأَذْبَارَ ثُمَّ لاَ يُنصَرُونَ & لأَنتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِّنَ ٱلله ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَفْقَهُونَ ] (12 – 13).

هؤلاء الكفار لن ينصروا بعضهم، فليس لهم وحدة أو انتماء يجمعهم، ومن الطبيعي أن يتبرأوا من بعضهم كما سيتبرأ الشيطان من أتباعه: [كَمَثَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ ٱكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنّى بَرِىء مّنكَ إِنّى أَخَافُ ٱلله رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ] قَالَ لِلإِنسَانِ ٱكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنّى بَرِىء مّنكَ إِنّى أَخَافُ ٱلله رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ] (16).

### المؤمنون: الإنتماء الكامل

فما البديل عن الإنتماء لهؤلاء؟ الإنتماء الكامل للإسلام:

[لِلْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوْلِهِمْ يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهُ وَرضْوْنًا وَيَنصُرُونَ الله وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلصَّادِقُونَ] (8) أرأيت قمة الله وَرضْوْناً وَيَنصُرُونَ الله وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلصَّادِقُونَ] (8) أرأيت قمة الإنتماء لهذا الدين، ليس بالكلام، وإنما بالعمل والتضحية..

[وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُوا ٱلدَّارَ وَٱلإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فِى صُدُورِهِمْ حَاجَةً مّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ يَجِدُونَ فِى صُدُورِهِمْ حَاجَةً مّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ] (9).

فالمهاجرون انتموا لهذا الدين بصدق، والأنصار أحبوا الذين هاجروا إليهم، لا بل آثروهم على أنفسهم رغم ضيق حالتهم المادية. ومع أن هجرات البشر عبر التاريخ يعقبها كراهية شديدة وحروب ومشاكل بين الوافدين وأهل البلد، لكن هجرة الأنصار إلى المهاجرين كانت بخلاف ذلك، حب وإيثار وتضحية... وتأتي بعد ذلك آية رائعة، تصف لنا وحدة الأمة عبر الأجيال:

[وَٱلَّذِينَ جَاءوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلإِخْونِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلإَيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِى قُلُوبِنَا غِلاَّ لَلَّذِينَ ءامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءوفٌ رَجِيمٌ...] (10).

أرأيت روعة الآيات في وصف المؤمنين؟ كيف أن أجيال الأمة كلها تنتمي لنفس الفكرة ونفس المنهج... وحتى في حال الخلاف الذي قد يحصل بين أفراد الأمة، فإن السورة ترينا كيف أن المنتمين لهذا الدين لا يطعنون بمن قبلهم، وإنما يقولون: [وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً للَّذِينَ ءامَنُواْ] (10).

أرأيت الفرق الهائل بين الفريقين؟ بين من ينتمي للمؤمنين ويضحي لأجل انتمائه وإخوانه، وبين من ينتمي لأعداء الله لأجل الدنيا، ويخونهم في أقرب فرصة...

# لو أنزلنا هذا القرآن على جبل

ثم تأتي آية رائعة، تمز القلوب من خشية الله تعالى: [لَوْ أَنزَلْنَا هَلْدَا ٱلْقُرْءانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَلْشِعاً مُّتَصَدّعاً مّنْ خَشْيَةِ ٱلله...] (21).

فما علاقة هذه الآية بغزوة بني النضير؟ إن اليهود اعتقدوا أن حصوفهم ستمنعهم من الله وتحميهم من المؤمنين، كما في قوله تعالى [مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُواْ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ مَّانِعَتُهُمْ مَّنَ ٱلله] (2) فأتت الآية 21 وكأنها تقول لهم: كيف تظنون أن هذه الحصون مانعتكم من الله. هذا القرآن يصدع الجبال العظيمة فما بالك بالحصون المتهاوية؟ اعلموا أن لا ناصر ولا معين إلا الله تبارك وتعالى.

# هو الله

وفي الختام، تأتي ثلاث آيات رائعة في أسماء الله الحسني، كلها أسماء العظمة والحلال:

[هُوَ الله الَّذِى لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ & هُوَ الله الَّذِى لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْغَزِيزُ اللهَ الْخَلِقُ الله الْخَلِقُ الْبُارِيء الْمُصَوِّرُ لَهُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ الله عَمَّا يُشْرِكُونَ & هُوَ الله الْخَلِقُ الْبَارِيء الْمُصَوِّرُ لَهُ الْجَبَّارُ الْمُسْمَاء الْحُسْنَىٰ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوٰتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ] (22 الْأَسْمَاء الْحُسْنَىٰ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوٰتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ] (24 - 24).

وكما بدأت السورة بتسبيح الله وتعظيمه [سَبَّحَ لله مَا فِي ٱلسَّمَا وَمَا فِي ٱلسَّمَا وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ] (1) فهي تنتهي أيضاً بالتسبيح والتعظيم [يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَا وَ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ] (24).

وكأن ختام السورة يؤكد على معنى واحد: كيف لا تنتمون إلى الله، وهو الذي له الأسماء الحسنى التي كلها عظمة.. انتموا إليه ولا تنتموا إلى غيره...

## سورة الممتحنة

وسورة الممتحنة نرى هدفها واضحاً من أول آية فيها [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ عَدُوّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء...] أرأيت كيف أن الولاء للمسلمين والتبرؤ من الكافرين واضحان في سور الجزء كلها... لذلك تأتينا السورة بأربعة امتحانات للانتماء:

- 1. امتحان حاطب بن أبي بلتعة
- 2. امتحان المؤمنات المهاجرات
- 3. امتحان التوازن في الولاء والبراء
  - 4. امتحان النساء قبل مبايعتهن

تعالوا معاً لنستعرض هذه الامتحانات التي أوردتها السورة الكريمة، سورة المتحنة.

## حاطب بن أبي بلتعة وإفشاء الأسرار

كان رسول الله  $\rho$  يجهز الجيوش قبل فتح مكة، حتى يفاجئ الكفار بدخول مكة فيستسلموا دون أن يحدث أي قتال أو إراقة دم في الحرم... لكن أحد الصحابة – وهو حاطب بن أبي بلتعة – أرسل لأهله في مكة حتى يحذرهم من مجيء المسلمين.. فكان امتحاناً لولاء ذلك الصحابي الجليل، الذي أخطأ في تصرفه هذا، ولذلك نزلت آيات السورة تعاتبه على ذلك:

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ عَدُوّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُواْ بِمَا جَاءَكُمْ مِّنَ ٱلْحَقِّ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِاللهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغَاء مَرْضَاتِي] ثم يأتي تحذير من مودة من عادى الله ورسوله [تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ عَلَى الله ورسوله [تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ اللهُ ورسوله [تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَحْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُ اللهِ ورسوله [تُسِرُونَ اللهِ فَرَاللهُ وَلَا اللهُ ورسوله [تُسِرُّونَ اللهُ فَيْتُمْ وَمَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُو

لكن الملفت في الآية أنها عاتبت سيدنا حاطب عتاباً رقيقاً، فهي أكدت أنه لا يزال مع المؤمنين، من خلال البدء بـ: [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ]، وأكدت أن أعداء الله هم أعداؤه [.. لاَ تَتَّخِذُواْ عَدُوّى وَعَدُوّكُمْ..]، وليس هذا فحسب، بل ذكرته بمرضاة الله [إن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغَاء مَرْضَاتِي]. أرأيت كيف عالج القرآن تلك المشكلة – التي تعتبر في المنطق العسكري حيانة عظمى – بأسلوب تربوي رائع، وذلك باللطف والتحبب في الخطاب.

## إبراهيم والذين معه: إنا براء منكم

ثم تعرض لنا السورة موقفاً واضحاً في الإنتماء الكامل لدين الله والتبرؤ الشديد من المناهج الأخرى:

[قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءاؤاْ مَنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱلله كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَعْضَاء أَبَداً حَتَّىٰ تُؤْمِنُواْ بِٱلله وَحْدَهُ إِلاَّ قَوْلَ إِبْرهِيمَ لأَبِيهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱلله مِن شَيْء...] (4).

أرأيت كيف أن الجزء الثامن والعشرين بأكمله، هو عبارة عن عرض نماذج المنتمين لدين الله، وبالمقابل للآخرين الضعيفين في انتمائهم... يا شباب، قبل أن تختموا المصحف، وقبل أن تنتهوا من قراءة منهج الله تعالى، تعلموا هذا المعنى، الولاء للمؤمنين والتبرؤ من الكافرين...

#### إمتحان مبايعة النساء

وهـذا الامتحان هـو سبب تسمية السورة بسورة الممتحنة... اسمع قول الله تعالى:

[يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِذَا جَاءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِراتٍ فَٱمْتَحِنُوهُنَّ ٱلله أَعْلَمُ يإيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلاَ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ...] (10).

هذه الآية تتحدث عن معنى مهم جداً للمجتمعات التي تريد أن تحافظ على انتمائها للإسلام. إمتحنوا النساء قبل أن تدخل إلى مجتمعاتكم، حتى نضمن عدم دخول المشككين والمفسدين لمجتمعاتنا، لأن المرأة هي ضمان المجتمع، وهي التي تحفظ انتماء أفراده لدينهم وتحفظ وحدتهم وتماسكهم. أرأيت قيمة المرأة ومكانتها في المجتمع المسلم... أرأيت دور المرأة في الحفاظ على انتماء المجتمع لدين الله، من سورة المجادلة إلى سورة الممتحنة...

### إمتحان العدل مع غير المسلمين

وحتى لا يفهم الولاء والبراء على أنه العداء الكامل لغير المسلمين، والتبرؤ من كل أهل الكتاب، حتى الذين لا يحاربوننا ولا يعادوننا، تأتي سورة الممتحنة بقاعدة هامة في التعامل مع غير المسلمين:

[لاَّ يَنْهَاكُمُ ٱلله عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱلله يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ] (9).

أنظر لروعة القرآن: ففي نفس السورة التي جاء فيها [لاَ تَتَّخِذُواْ عَدُوّى وَعَدُوّكُمْ أَوْلِيَاء] (1) نرى فيها قوله تعالى [أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ] (9). فالإسلام يطالبنا بالبر والإحسان إليهم والعدل معهم [إنَّ ٱلله يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ] فلمن النهى؟ ولمن المعاداة؟

[إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱلله عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ وَظَهَرُواْ عَلَىٰ إِخْرِجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ] (8).

وحتى عن الكافرين المعادين، فإن الآيات تظهر التوازن في التعامل [عَسَى ٱلله أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مَّنْهُم مَّوَدَّةً...] (7).

وهكذا نرى أن السورة عرضت توازناً دقيق في الإنتماء، بين التبرؤ من الكفار الذين يحاربوننا وبين العدل والتسامح مع من يعيشون معنا بسلام، حتى لا يسيء المسلمون فهم هذا الأصل المهم من أصول ديننا الرائعة.

أين أنت من هذه الامتحانات؟ وما هو مدى ولائك لدين الله وتبرؤك من المناهج الغربية التي تتعارض مع هذا الدين؟ وهل هناك توازن في نظرتك إلى هذا الإنتماء، أم أن نظرتك تقتصر على التبرؤ من كل الكفار، دون التفريق بين المعادين والمسالمين...

من فضلك، اسأل نفسك هذه الأسئلة بعد قراءة سورة المتحنة..

### سورة الصف

وهدف سورة الصف واضح من اسمها: "يا مسلمون، ويا من انتمى لهذا الدين، وحدوا صفوفكم في سبيل نصرة دين الله"، فتأتي فيها آية محورية وهي قوله تعالى: [إِنَّ ٱلله يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ] (4).

### بنو إسرائيل والإنتماء

لذلك تعرض لنا السورة نموذجاً لبني إسرائيل، الذين أتعبوا سيدنا موسى كثيراً، لأن انتماءهم لدين الله كان ضعيفاً [وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد لأن انتماءهم لدين الله كان ضعيفاً [وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد تَعْلَمُونَ أَنّى رَسُولُ ٱلله إِلَيْكُمْ] (5) فماذا كانت النتيجة [فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاغَ ٱلله قُلُوبَهُمْ] (5).

ويأتي سيدنا عيسى إلى نفس القوم بنفس الرسالة [وَإِذْ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِبَنِي إِسْرَاءِيلَ إِنّى رَسُولُ ٱلله إِلَيْكُم مُصَدّقاً لّمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَاةِ وَمُبَشّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن بَعْدِى ٱسْمُهُ أَحْمَدُ] (6).

لكن ضعف الإنتماء عند بني إسرائيل لا يزال موجوداً [فَلَمَّا جَاءهُم بِٱلْبَيّنَاتِ قَالُواْ هَلاَا سِحْرٌ مُّبِينً] (6).

# كيف لا توحدون صفوفكم؟

وبعد أن حثتنا الآيات على توحيد الصفوف تأتي آية خطيرة:

[يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُدورَ ٱلله بِأَفْوْهِهِمْ وَٱلله مُستِمُّ نُدورِهِ وَلَــوْ كَــرِهَ ٱلْكَافِرُونَ] (8).

وكأن المعنى: توحدوا أيها المؤمنون، وانصروا هذا الدين، لأن أعداء الله يريدون أن يطفئوا هذا الدين. وكيف يكون عندكم ضعف في الإنتماء وأنتم تعلمون أن الله تعالى سيتم نوره ولو كره الكافرون.. لذلك تعقب هذه الآية بشارة أخرى من الله تعالى: [هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدّينِ كُلّهِ وَلَوْ كَرِهُ ٱلْمُشْرِكُونَ] (9) هذا الدين منصور بإذن الله، وسيظهر على الأديان كلها وينتصر على المناهج الأحرى، فسارع بالانضمام تحت لوائه حتى تكون من الفائزين إن شاء الله...

# كونوا أنصار الله

وتختم سورة الصف بنداء للمؤمنين جميعاً، حتى يثبتوا انتماءهم للإسلام: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ كُونُواْ أَنصَلُ ٱلله] (14) فلا تكفي الصلاة والصيام، ولا تكفي قراءة القرآن، حتى تكون منتمياً لهذا الدين.. لا بد من أن تكون من أنصار الله... هذه القاعدة ليست مقتصرة على أمة محمد  $\rho$ ، بل كانت مطلوبة أيضاً من أتباع الأنبياء السابقين، كعيسى عليه السلام: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ كُونُواْ أَنصَلُ ٱلله كَمَا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيّينَ مَنْ أَنَّصَلٰرِى إِلَى ٱلله قَالَ ٱلْحَوْرِيُّونَ نَحْنُ أَنصَلُ ٱلله فَعَامَنت طَّائِفَةٌ مِّن بَنِي إِسْراءيل وَكَفَرَت طَّائِفَةٌ فَأَيَّدُنَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ عَلَى عَدُوّهِمْ فَأَصْبَحُواْ ظَهرينَ] (14).

### سورة الجمعة

إن هدف سورة الجمعة هو ببساطة: اجتماع المسلمين ووحدتهم... فصلاة الجمعة هي رمز اتحاد المسلمين ورمز وحدة أهل الحي الواحد، وأهل البلد الواحد، يلتقون فيها بشكل أسبوعي حتى يسمعوا خطبة الجمعة ويزيدوا الروابط الاجتماعية فيما بينهم... لماذا نرى هذا المعنى غائباً في مساجدنا؟ لماذا ضيعنا مراد ربنا من هذه الفريضة، ولماذا أفسدنا هذه الصلاة المباركة؟ ليتنا نرى خطباء الجمعة يراجعون أنفسهم في المعنى المطلوب الأساسي من خطبة الجمعة، وليتنا نرى المصلين أنفسهم، من الشباب والرجال والأطفال وحتى النساء، يذهبون إلى الصلاة كل جمعة بنية تجديد انتمائهم وصلتهم بإخواضم المسلمين...

### عناصر خطبة الجمعة

ومن المعاني الجميلة في السورة أنها ابتدأت بالعناصر المطلوبة في خطبة الجمعة. كيف هذا؟ اسمع قول الله تبارك وتعالى:

[هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمّيّينَ رَسُولاً مّنْهُمْ] (2)، ما هي مهمة هذا الرسول؟ وبالتالي ما هي مهمة من ينوب عنه ويخطب الجمعة في الناس؟ [يَتْلُو عَلَيْهِمْ ءايَّتِهِ وَيُزكّيهِمْ وَيُعَلّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ] (2)... فعناصر خطبة الجمعة هي: تلاوة القرآن والتعايش مع آياته وأحكامه، تزكية النفوس وإصلاحها، وتعليم الناس سنة النبي عنها وأحاديثه...

## فاسعوا إلى ذكر الله

وتختم السورة بأهم ما يجب على المسلم أن يفعله حتى يثبت انتماءه لله تعالى: [يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِذَا نُودِىَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهُ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ] (9).

فمن دلائل انتمائك أن تسارع إلى المسجد حتى تتوحد مع المسلمين في الحي، وأن تضع الدنيا خلف ظهرك دون أن تلهيك عن انتمائك وعبادتك [ذَلِكُمْ

# خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ] (9).

وتذكر لنا السورة حادثة أخطأ فيها صحابة رسول الله، عندما تركوا رسول الله يخطب على المنبر وسارعوا إلى ملاقاة إحدى القوافل وهي تدخل المدينة [وَإِذَا رَأَوْاْ تِجَرَةً أَوْ لَهُواً النفضُّواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِندَ الله خَيْرُ مّنَ اللهو وَمِنَ اللهو وَمِنَ اللهو وَمِنَ اللهو وَمِنَ اللهو وَمِنَ الله خَيْرُ الرَّازِقِينَ] (11). هذه الحادثة تثبت لنا أن الصحابة – على رغم فضلهم ومكانتهم – بشر مثلنا، وقد يتشاغلون عن الإنتماء والولاء في لحظة فقر أو ضيق.. لكن أهم صفة فيهم هي سرعة العودة والإنابة إلى الله.

# كمثل الحمار يحمل أسفاراً

وفي مقابل الصحابة رضوان الله عليهم، تأتينا السورة بمثل رهيب عن ضعيفي الإنتماء:

[مَشَلُ ٱلَّذِينَ حُمّلُواْ ٱلتَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً بِئْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِئَايَّتِ ٱلله وَٱلله لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ] أَسْفَاراً بِئْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ] (5).

إياك أن تكون منهم... إياك أن تذهب إلى الخطبة وأن تحمل هذا الدين مثل من يضع على كتفه معلومات دون أن يفهم منها شيئاً أو يطبقها ويجعلها منهجاً له في حياته... إنتم إلى الإسلام بصدق، وأظهر هذا الولاء وهذا الإنتماء من خلال صلاة الجمعة وتفاعلك مع المؤمنين، هذه هي رسالة سورة الجمعة، نسأل الله تعالى أن تتجدد هذه المعاني في نفوس الشباب كل أسبوع وفي كل خطبة جمعة...

### سورة المنافقون

وسورة المنافقون تحذر من هذا المرض الداخلي الذي يهدد انتماء الأمة ويضيع وحدة أفرادها، لذلك تبدأ السورة من أول آية في وصف كذبهم وحداعهم: [إذا جَاءكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱلله وَٱلله يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱلله يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱلله يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱلله يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ].

## والله يعلم إنك لرسوله

وفي الآية الأولى إعجاز لغوي لطيف، فقد يظن البعض أن هناك تكراراً في قوله تعالى [وَالله يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَالله يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ]... لكننا في اللغة العربية إذا أردنا أن نعرف القيمة البلاغية لجملة ما، نحذفها لنرى مدى أهميتها وتأثيرها على المعنى. فإذا فعلنا ذلك [إذا جَاءكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَالله يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ] إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَالله يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ وحذفنا الكلمات التي تحتها خط، يصير المعنى أن الله يشهد أن المنافقين كاذبون بادعائهم أن محمداً رسول الله، والعياذ بالله... سبحان الله، من المستحيل أن نرى عرف في القرآن دون أن يكون له أهميته في توضيح المعنى...

## الخطر على الولاء

وانظر إلى معالم النفاق في حياة هؤلاء في الآية (4) [وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَلُمُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُّسَنَّدَةً] (7) فهم يتمتعون من الخارج بمظاهر براقة وملامح حادعة، لكنهم من الداخل [يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ] لذلك [هُمُ ٱلْعَدُوُ فَٱحْذَرْهُمْ].

وترينا الآية (5) مدى تكبّرهم على الإسلام وعلى رسول الله: [وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱلله لَوَّواْ رُءوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمَ مُسْتَكْبِرُونَ].

ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين

حتى أن الحال وصل بزعيمهم – عبد الله بن أبي بن سلول – إلى النيل من رسول الله  $\rho$  [يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُحْرِجَنَّ ٱلأَعَنُّ مِنْهَا ٱلأَذَلَ (8) رسول الله  $\rho$  – والعياذ بالله – هو الأذل، فترد عليه نفس الآية بقوة [وَلله ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ]. آية خطرة، آية في منتهى القوة... إذا لم تشعر بالعزة في انتمائك لهذا الدين، فاحذر

أن تكون فيك حصلة من خصال النفاق. وتذكر قول الفاروق عمر بن الخطاب رضى الله عنه: "نحن قوم أعزنا الله بالإسلام فإذا ابتغينا العزة بغير الإسلام أذلنا الله".

## لا تلهكم أموالكم

وتختتم السورة بذكر شواغل الإنتماء، تمهيداً لسور التغابن والطلاق والتحريم، التي تتكلم عن هذا الموضوع بالتفصيل: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لاَ تُلْهِكُمْ أَمْولُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ عَن ذِكْر ٱلله وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْخَلْسِرُونَ] (9).

فالأموال والأولاد كانت هي مشكلة المنافقين الأساسية، فاحذر أحى المسلم أن تشغلك هذه الأمور عن ذكر الله وعن انتمائك للمؤمنين، فتكون بذلك معرضاً لخطر النفاق الشديد.. فما الحل إذاً؟ بالإنفاق في سبيل الله [وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنَاكُمْ مّن قَبْل أَن يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولُ رَبّ لَوْلا أَخَّرْتَنِي إِلَىٰ أَجَل قَرِيبِ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مّنَ ٱلصَّالِحِينَ ] (10) لأن الإنفاق هو أفضل وقاية للقلوب من مرض النفاق، ومن شواغل الإنتماء...

### سور التغابن والطلاق والتحريم

هذه السور تتحدث - كما ذكرنا سابقاً - عن المحاذير التي تضيّع الإنتماء عند المسلمين. ومن عناوين السور، نلاحظ أنها كلها مشاغل اجتماعية.

فالمشغول بالمال والزوجة والولد عن الله تعالى وعن دينه، هو إنسان مغبون (أي مخدوع)، وسيعاني كثيراً عندما يكتشف هذه الحقيقة في يوم التغابن [يَـوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ ٱلْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلتَّغَابُنِ] (9).

# إنما أموالكم وأولادكم فتنة

لذلك تكشف لنا السورة هذه الحقيقة حتى لا ننخدع في الدنيا بهذه المظاهر، فيأتي قول الله تعالى [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إنَّ مِنْ أَزْوْجِكُمْ وَأَوْلَلدِكُمْ عَدُوّاً لَّكُمْ فَٱحْذَرُوهُمْ] (14) ثم الآية التي بعدها [إنَّمَا أَمْولُكُمْ وَأَوْلَلْكُمْ فِتْنَةٌ وَٱلله عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ] (15).

والملاحظ أن الآية الأولى لما ذكرت الأزواج والأولاد، جاءت بحرف "من" الذي يفيد التبعيض [إِنَّ مِنْ أَزْوجِكُمْ]، أي أن بعض أزواحكم عدو لكم وليسوا كلهم كذلك، لكن الآية الثانية تثبت أن كلهم فتنة، وأن من سيتخطى هذه الفتنة له أجر عظيم إن شاء الله...

وكما رأينا في سورة المنافقون، فإن الحديث عن الفتنة يعقبه الأمر بالإنفاق:

[فَٱتَّقُواْ ٱلله مَا ٱسْتَطَعْتُمْ وَٱسْمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنْفِقُواْ خَيْراً لأَنفُسِكُمْ...] (16) ثم [إن تُقْرضُواْ ٱلله قَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَٱلله شَكُورٌ حَلِيمٌ (17).

فأنفق في سبيل الله أحى المسلم، حتى تثبت انتمائك لدينك ومنهجك، وحتى تقى قلبك من التعلق بزينة الحياة الدنيا.

### لا تترك زوجتك

وحتى لا يسيء أحد فهم سورة التغابن، ويفهم أن المطلوب هو عداوة أهله وزوجته وأولاده وتركهم حتى يتفرغ لعبادة الله، تأتي سورة التحريم معنى رائع: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَئِكَةٌ غِلاَظٌ شِدَادٌ لاَّ يَعْصُونَ ٱلله مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ] (6).

لا تهجر أولادك، ولا تترك زوجتك تفعل ما تشاء. خذ بيدهم للهداية ودلهم إلى طريق الله حتى تنجو وإياهم من العذاب...

## سورة الطلاق (لا للخلاف)

وسورة الطلاق تؤكد - مع أن اسمها بحد ذاته هو من مظاهر الفرقة

الاجتماعية- على أنه لا بد من المحافظة على وحدة المحتمع وعدم الخلاف حتى خلال الطلاق. فترى فيها آيات كثيرة تركز على تقوى الله:

- [1] وَاتَّقُواْ ٱلله رَبَّكُمْ...]
- [... وَمَن يَتَّق ٱلله يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً...] -
- [... وَمَن يَتَّق ٱلله يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْراً...] (4).
- [... وَمَن يَتَّق ٱلله يُكَفَّرْ عَنْهُ سَيِّئَتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْراً] (5).

وكأن السورة تبين لنا آداب المفارقة في حياة الأسرة المسلمة، والتي تتلخص بكلمة واحدة: تقوى الله، لأن عدم التقوى في هذه الظروف لن يؤدي إلى انهيار أسرة واحدة فقط، بل إن ضرر ذلك سيتعدى إلى المحتمع كله...

# سورة التحريم (دور المرأة في الإنتماء)

ويختم الجزء الثامن والعشرون - كما بدأ - بذكر المرأة ودورها في الإنتماء، وكيف أنما إن لم تنتم لهذا الدين، فإنما ستضل الكثير من الناس بذلك، ولن ينفعها حينئذ انتماء زوجها مهماكان صالحاً وحتى لوكان نبياً، لأن الإنتماء واجب مطلوب من كل فرد بذاته. فنرى مثلاً امرأة نوح وامرأة لوط [كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْن مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِينَا عَنْهُمَا مِنَ ٱلله شَيْئاً وَقِيلَ ٱدْخُلاَ ٱلنَّارَ مَعَ ٱلدِخِلِينَ [10).

ونرى في المقابل نموذجاً معاكساً: امرأة فرعون الذي هو أشد الناس كفراً، وكيف كان انتماؤها للإسلام قوياً رغم كفر زوجها وطغيانه [وَضَرَبَ ٱلله مَثَلاً لَّلَّذِينَ ءامَنُواْ ٱمْرَأَةَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْن لِي عِندَكَ بَيْتاً فِي ٱلْجَنَّةِ وَنجّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ [ (11).

ثم مريم ابنة عمران، التي تجلى انتماؤها في عفتها وحيائها وعبادتها المخلصة لله تعالى [وَمَرْيَمَ ٱبْنَةَ عِمْرَانَ ٱلَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بكَلِمَاتِ رَبَّهَا وَكُتُبهِ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَلِتِينَ [ (12). نسأل الله تعالى أن يرزقنا مثل هذه النماذج المضيئة في حياتنا، حتى يكن عوناً للمؤمنين على انتمائهم للإسلام وثباتهم على هذا الدين، ونسأل الله تعالى أن يعين شباب الأمة على قراءة الجزء الثامن والعشرين وفهم معانيه والإنتماء لدينهم وقرآنهم..

# سور الجزء التاسع والعشرين

#### فريضة شرعية

هذا الجزء يحمل الوصية ما قبل الأحيرة للقرآن الكريم.. وهي فريضة الدعوة إلى الله وضرورة حمل منهج الإسلام للأرض كلها.. فبعد أن عرفت أخي المسلم، في الجزء الثامن والعشرين، قيمة الإنتماء للإسلام وأحسست بحلاوة الولاء لدين الله، لا بد لك أن تتحرك بالإسلام وتدعو الناس إليه بكل ما أوتيت من قوة وجهد وحكمة..

وفريضة الدعوة إلى الله واجبة على كل مسلم ومسلمة، مهما كانت معلوماتهم الدينية قليلة، فقد قال رسول الله: "بلّغوا عني ولو آية". لذلك يقول الإمام أحمد بن حنبل: من علم مسألة فهو عالم بها. ولنا في سيدنا أبي بكر قدوة حسنة، عندما أسلم على يديه ستة من كبار الصحابة الكرام في أول يوم من إسلامه، رغم أن معلوماته في الدين كانت أقل بكثير من معلوماتك أحى المسلم...

فإذا علمت أن الصلاة واجبة فحدّث الناس في الصلاة... كلّمهم في حب ربنا وحلاوة الجنة وأهوال الآخرة... هذه أمور سهلة لا تحتاج للكثير من المعلومات المعقدة والصعبة، وستجد المادة التي تعينك عليها في جزء تبارك.

## سورة الملك (تعرف إلى من ستدعو)

وأول سورة في هذا الجزء تعرفك: إلى من ستدعو. فقبل ان تباشر بدعوة الناس، تعرّف على الله الذي ستدعو الناس إلى دينه:

تعرّف على ملكه وعظمته [تَبَارَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَدِيرً] (1).

تعرّف إلى إتقانه في كونه [فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ & ثُمَّ اْرجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ البَصَرُ خَاسِمًّا وَهُوَ حَسِيرً ] (3-4).

أنظر إلى الطيور من فوقك وإلى الماء من تحتك واسأل نفسك من الذي يتحكم بهذه الأمور كلها إلا الله: [أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ ٱلرَّحْمَانُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْء بَصِيرٌ] (19).

[قُلْ أَرَءيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَن يَأْتِيكُمْ بِمَاء مَّعِينِ] (30).

فكل هذه المعاني تمهد لك أيها الداعية طريق الدعوة إلى الله، لتملأ قلبك بحب الله قبل أن تخرج بالدعوة إلى الناس

# سورة القلم (أخلاق الدعاة)

وترشدنا سورة (ن) إلى المبادئ الخلقية التي يجب أن يتحلى بها الدعاة إلى الله. فتعرض نموذجين من الأخلاق: قدوة الدعاة  $\rho$ ، وخلقه العظيم [وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ] (4). وبالمقابل، نرى فيها أصحاب الأحلاق السيئة، لأن أولئك هم أبعد ما يكونون عن الاستفادة من الدعوة [وَلاَ تُطِعْ كُلَّ حَلاَّفٍ مَّهِينٍ & هَمَّازٍ مَّشَّاء بِنَمِيمٍ & مَّنَّاعٍ للْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ & عُتُلٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ & أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ...] (10-14).

وتأتي السورة على ذكر قصة أصحاب الجنة، الذين أدى بخلهم الشديد إلى كره الناس لهم وحرمانهم من الرزق. وكأنها تقول لنا: إياكم والبخل، لأنه من أسوأ الأخلاق التي قد تصيب الدعاة فتمنع وصول الرسالة إلى الناس...

ولا بد للداعية من أن يتعلم مبادئ الإسلام البسيطة، وأن يوثّق علمه بالقراءة المستمرة. ومن هنا نفهم سبب تسمية السورة بسورة القلم، وندرك لماذا كانت هذه السورة ثاني سور القرآن نزولاً بعد سورة العلق، التي كانت أول كلمة فيها [ٱقْرَأْ].

أيها الدعاة، كيف ننتمي إلى أمة إقرأ وكيف ندعو الناس إليها إذا لم نلتزم بالقراءة المستمرة وتدوين العلوم وتوثيقها؟

# سورة الحاقة (يوم القيامة)

وبين سور الدعوة إلى الله، تقدم لك سورة الحاقة زاداً لك أحي المسلم في دعوتك لإخوانك والناس من حولك... فالحاقة هو من أسماء يوم القيامة، والتذكير بحدا اليوم هو من أهم الوسائل التي يجب أن نستخدمها لترقيق قلوب الآخرين وإيقاظهم من غفلتهم... فترى فيها هول العرض على الجبار: [يَوْمَئِذٍ تُعْرَضُونَ لاَ تَحْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيةٌ] (18)، وتنتقل بك الآيات بعد ذلك إلى مصير الناس بعد تطاير الصحف: [فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ ٱقْرَوُا كِتَابِيهُ & فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ & فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ..] (19-22).

أرأيت فرحته... أسمعت نداء الفوز والفلاح منه؟ فلماذا لا تكون مثله؟ ولماذا لا تدعو الناس ليكونوا مثله..

وفي المقابل: [وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ لِلْيَتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهْ & وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهْ & لِلْيُتَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ & مَا أَغْنَىٰ عَنّى مَالِيَهْ & هَلَكَ عَنّى سُلْطَانِيَهْ & خُذُوهُ فَغُلُّوهُ & ثُمَّ ٱلْجَحِيمَ صَلُّوهُ & ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا عَنّى سُلْطَانِيَهْ & خُذُوهُ فَغُلُّوهُ & ثُمَّ ٱلْجَحِيمَ صَلُّوهُ & ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ ] (25-32).

آيات رائعة، ومقابلة رهيبة... ولاحظ أن السورة ابتدأت بأهل الجنة قبل أهل النار، وكأن المعنى: حبّب الناس بالجنة قبل تخويفهم من النار، لأن الترغيب يؤثر في النفوس بشكل أقوى بكثير من الترهيب..

# سورة المعارج (أهمية العبادة إلى جانب الأخلاق)

وكما تحدثت سورة القلم عن أخلاق الداعية، تتناول سورة المعارج الجانب الآخر من صفات الدعاة، وهو العبادة، حتى يجمع الدعاة بينهما ولا يفرطوا

بأحدهما على حساب الآحر.. فتأتي آيات رائعة في وصف المصلين المتقين أَلِنَ ٱلإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعاً ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعاً ﴾ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعاً ﴾ وَالْذِينَ فِي أَمْولِهِمْ حَقُّ إِلاَّ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ دَائِمُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أَمْولِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴾ للسَّائِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ... أُوْلَئِكَ فِي جَنَّتِ مُكْرَمُونَ ] (19-35).

والملاحظ أن هذه الصفات هي نفسها التي وردت في سورة المؤمنون، وكأن المعنى: أين أنت أيها الداعية من المؤمنين؟ وأين أنت من الاستقصاء الذي قمت به في الجزء الثامن والعشرين...؟

هل قويت إيمانياتك وعبادتك قبل أن تدعو الناس إلى الله؟

لكن بالمقابل، إياك أن تفهم من هذه السورة أنك لا تقدر أن تدعو إلى الله الا بعد اكتمال الإيمان. لذلك يقول ابن تيمية رحمه الله كلمة جميلة في هذه المسألة: "لا يقولن أحدكم لا أدعو حتى يكتمل إيماني، فإنه بين أمرين، فإما أن يأتي يوم ويقول قد اكتمل إيماني فقد ضل، وإما أن يموت ولم يكتمل إيمانه..".

فما الحل إذاً؟ اسمع قوله تعالى [كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالله أَرْال عمران، 110). بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِالله ] (آل عمران، 110). الحل هو أن تدعو إلى الله وتحسن أخلاقك وتزيد من إيمانك، وكل هذا لا يتعارض مع الدعوة والأخذ بيد الناس، لأنهما يعينانك أصلاً على العبادة والخلق الحسن...

وهكذا، نرى أن السور الأربعة الأولى من الجزء قد عددت صفات الداعية إلى الله، من معرفة قدر الله، إلى حسن الخلق، إلى العلم والمعرفة، إلى الإيمان بالآخرة واستعمال ذلك في الترغيب قبل الترهيب، بالإضافة إلى الزاد الإيماني من العبادات والأخلاق.. بعد هذه المقدمة التي اشتملت على الصفات، ننتقل إلى سورة نوح، التي تعرض لنا نموذجاً للداعية الناجح في دعوته.

# سورة نوح (تقرير داعية)

تبدأ السورة بالتكليف الرباني لهذا الداعية العظيم [إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنْدِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ] (1). ثم تنقلنا بعد ذلك إلى عرض تقرير بحياة سيدنا نوح الدعوية...

فهيا بنا أخي المسلم نقرأها سوياً ونتعلم من هذا النبي الكريم غيرته على دين الله، ونقف على فنون الدعوة إلى الله وأصولها:

#### تفانى الداعية

هذا التقرير يظهر فيه تفاني الداعية في دعوته [قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً] (5).

لماذا جاء ذكر الليل قبل النهار؟ وهل هناك أحد يدعو ليلاً؟ إن هذه الآية ترينا كيف أنه عليه السلام كان يصل الليل بالنهار في الدعوة إلى الله، دون أن يفرق بينهما، فهو مستمر في الدعوة على مدار الساعات الأربع والعشرين... لكن تكذيبهم كان شديداً [فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَاراً] (6) ومع ذلك لم يتوقف عن الدعوة، [وَإِنّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَعْفِرَ لَهُمْ...] (7) - أرأيت كلمة "كلما" كيف تفيد المداومة - [وَإِنّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَعْفِرَ لَهُمْ بَعَلُواْ أَصَابِعَهُمْ فِي ءاذَنِهِمْ وَاسْتَعْشَوْاْ ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُواْ وَاسْتَكْبَرُواْ اسْتِكْبَاراً] (7).

ورغم كل هذه الصعوبات وكل هذا التكذيب، نلمس من السورة إصراره الشديد على تبليغ الرسالة: [ثُمَّ إِنّى دَعَوْتُهُمْ جِهَاراً & ثُمَّ إِنّى أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسُرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَاراً] (8-9) فكأنه يقول: لقد جرّبت كل الوسائل الممكنة، أخذت كل واحد وكلّمته لوحده، وأقمت مؤتمرات حتى أشرح فكرتي للناس، وخاطبت الأفراد والجماعات... ومع ذلك [وَمَا ءامَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ] كما جاء في سورة هود، آمن معه 60 واحد فقط على إحدى الروايات.. تخيّل... أي رجل واحد يؤمن كل 15 سنة... ما هذا التكذيب الشديد.. وما هذا الإصرار والتفاني على الدعوة...؟

فسورة نوح، كما رأينا، تؤكد على معنى مهم جداً في جزء الدعوة إلى الله: استمر في الدعوة حتى لو لم يستجب لك أحد، واجعل سيدنا نوح قدوتك في ذلك.

#### فن الدعوة

ويمضى التقرير في وصف أساليب الدعوة المستعملة:

[فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً & يُرْسِلِ ٱلسَّمَاء عَلَيْكُمْ مُّدْرَاراً & وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوٰلٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ مَنَاتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَاراً] (10-12).

فهو يبشرهم أن استجابتهم لأوامر الله ستكون خيراً لهم في الدنيا قبل الآخرة، وكأنه يقول لهم: ألم تحبوا الدنيا؟ ألم تتعلقوا بها؟ فاستغفروا ربكم حتى تتحسن دنياكم وتزدهر...

ثم ينتقل إلى أسلوب آخر: قدرة الله في الكون [مَّا لَكُمْ لاَ تَوْجُونَ لله وَقَاراً & وَقَاراً & وَقَاراً & وَقَاراً & وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُواراً] (13-14).

[أَلَمْ تَرَوْاْ كَيْفَ خَلَقَ ٱلله سَبْعَ سَمَا وَتِ طِبَاقاً ۞ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَّ نُوراً وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجاً] (15-16).

أسمعك الآن تقول في نفسك: إنها سورة الملك، وأهمية التعرف على الله وتوقيره حتى ندعو إليه... ترابط رائع بين سور الجزء... وماذا بعد؟

[وَالله أَنبَتَكُمْ مِّنَ ٱلأَرْضِ نَبَاتاً ﴾ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجاً] (17-18)... تذكرة بالموت، وباليوم الآخر. إنه محور سورة الحاقة... أن زاد الداعية إلى الله هو الحديث عن اليوم الآخر... أرأيت كيف تترابط سور هذا الجزء، وكيف ترينا سورة نوح تطبيقاً عملياً للمعانى المذكورة في السور السابقة...

#### سبب الهلاك

ويوضح سيدنا نوح - في تقريره - سبب تكذيب هؤلاء القوم:

[قَالَ نُوحٌ رَّبّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَٱتَّبَعُواْ مَن لَّمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خَسَاراً].

فالمشكلة واحدة، وهي الانشغال بالأموال والأولاد... هذه المشكلة هي نفسها التي رأيناها في سورة التغابن: [يأيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ إِنَّ مِنْ أَزْوْجِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوّاً لَكُمْ فَٱحْذَرُوهُمْ] (14).

وتختم السورة بدعاء، حتى تعلمنا أن الداعية إلى الله لا بد أن يقرن جهده الشخصي وأخذه بالأسباب، بالدعاء والتوجه إلى الله لأن الهداية من عنده تعالى...

[رَّبَ ٱغْفِرْ لِى وَلِولِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِى مُؤْمِناً وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِناتِ وَلاَ تَزِدِ ٱلظَّلِمِينَ إِلاَّ تَبَاراً] (28) أرأيت كيف تتوسع دوائر الدعاء، من النفس أولاً، إلى الوالدين والإحوان، إلى المؤمنين والمؤمنات... سورة رائعة، وتقرير مهم لكل الدعاة إلى الله، ليستخلصوا منه الدروس والعبر المفيدة.

# سورة الجن (دعاة إلى الله من عالم آخر)

ثم ينقلنا الجزء 29 إلى نموذج آخر من الدعاة إلى الله، الجن... نموذج عجيب، تعرضه سورة الجن وكأنها تسألك: ألا تغار منهم؟.. كيف يستجيب الجن للدعوة ويحملونها، وأنت غافل عنها وغير منتم إليها... اسمع قوله تعالى:

[قُلْ أُوحِىَ إِلَىَّ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ ٱلْجِنّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءاناً عَجَباً & يَهْدِى إِلَى ٱلرُّشْدِ فَئَامَنَّا بِهِ وَلَن نُسْرِكَ بِرَبّنَا أَحَداً] (1-2).

لماذا لا تكون مثلهم؟ لماذا لا تقتدي بالجن أيها الداعي إلى الله؟

أنظر إلى تحديهم للكفار من قومهم (وبالأخص إبليس) [وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى ٱلله شَطَطاً] (4) وانظر إلى إنكارهم للمنكر الذي كان يقوم به الجن والإنس على سواء: [وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مّنَ ٱلإنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مّنَ ٱلْجِنّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً] (6). آية مهمة، تحذر كل من يلجأ إلى الجن، بأنه سيزداد تعاسة إلى تعاسته... اسمعوا هذا التحذير أيها الناس من الجن أنفسهم، كيف يحذرونكم

من التعامل مع بني قومهم واللجوء إليهم...

وتتوالى آيات كثيرة لترينا حكمة هؤلاء الناس وفهمهم لحقيقة الدعوة وأهميتها: [وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهُدَىٰ ءامَنَّا بِهِ فَمَن يُؤْمِن بِرَبّهِ فَلاَ يَخَافُ بَحْساً وَلاَ رَهَقاً [13].

[وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ] (14).

ثم نرى كلاماً مشابهاً لكلام نوح عليه السلام، بأن الإيمان يفيد صاحبه في الدنيا قبل الآخرة: [وَأَلُّو ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقاً] (16).

فالسورتان واضحتان في علاقتهما مع بعضهما، وفي تعليمنا فقه الدعوة وأهميتها وأساليبها..

# سورة المزمل (زادك أيها الداعية)

وهدف هذه السورة واضح من بدايتها: [يأَيُّهَا ٱلْمُزَّمّلُ & قُمِ ٱلَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً] (2-1). زادك أيها الداعية: قيام الليل، لماذا؟ لأن حمل الدعوة أمر شاق وصعب [إنَّ سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً] (5) فما علاقة القيام بذلك؟ [إنَّ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِي أَشَدُّ وَطْأً وَأَقْوَمُ قِيلاً] (6) إن صلاة الليل هي التي تبني الرحال، وتبني الدعاة الذين يقسمون برنامجهم اليومي إلى قسمين: دعوة في النهار، وعبادة في الليل: [إنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً & وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبّكَ وَتَبتَّلْ إلَيْهِ وَعبادة في الليل: [إنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً & وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبّكَ وَتَبتَّلْ إلَيْهِ تَبْتِيلاً] (8-7).

وتأتي السورة على ذكر موسى وفرعون [إنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولاً & فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذْنَهُ أَخْذاً وَبِيلاً] (15-16) فما علاقة موسى وفرعون بمحور السورة؟

إن قيام الليل هو المعين الأول على مواجهة الطغاة والجبابرة والمكذبين، كما كان الحال مع سيدنا موسى عليه السلام... وكأنها تقول لك: أيها الداعية، صل في الليل حتى تكون أقوى على دعوة الناس في النهار... معادلة واضحة تقدمها

إلينا سورة المزمل.

وتختتم السورة بقوله تعالى [إنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ...] (20) إلى آخر الآية.

فقيام الليل كان فرضاً على المسلمين في بداية الدعوة السرية، وبقي كذلك لمدة سنة كاملة. لكن الأمر شق على الصحابة، فنزلت الآية الأخيرة من السورة حتى تخفف الحكم على الصحابة، وتقول لهم بالمقابل: [فَٱقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ أَلُقُرُءانِ]. والملفت أننا نرى فيها قوله تعالى [وَءاحَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلله]. فمع أن السورة مكية ونزلت في أوائل العهد المكي، لكنها ذكرت الجهاد في سبيل الله، لأن قيام الليل هو من مقومات الاستعداد للجهاد في سبيل الله، فاستعينوا به أيها الدعاة، حتى تتهيأوا للجهاد في المستقبل..

# سورة المدثر (قم فأنذر)

أيها الداعي إلى الله، بعد أن أخذت زادك، وتعرفت على من ستدعو إليه، ورأيت نماذج مضيئة من الدعاة إلى الله، وأيقنت بالآخرة وتعلمت عنها حتى تحدث الناس بها... ماذا أنت فاعل في مكانك؟ لماذا لا تزال ساكناً... [قُمْ فَأَنذِرْ] (2). فهي سورة الحركة والنهوض بالدعوة إلى الله..

[يأيُّهَا ٱلْمُدَّتِرُ & قُمْ فَأَنْدِرْ & وَرَبَّكَ فَكَبَرْ...] (1-3). هذه الآية لا تعني أن تقول بلسانك: "الله أكبر" وحسب... عرّف كل الناس على قدر الله، واجعل الأرض كلها تكبر الله... لتكن أوامر الله أكبر من أي شيء في حياتك.

ومن الملفت في السورة، أن آياتها سريعة الحركة، سريعة الوقع والتأثير. ففي سورة المزمل، كانت الآيات خفيفة وبطيئة، تناسب حو قيام الليل الذي تحدثت عنه السورة [يأيُّهَا ٱلْمُزَّمِّلُ & قُمِ ٱلَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً... وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً...] (1-8).

أما سورة المدثر، فإن حركة آياتها تتناسب مع سرعة حركة الداعية إلى الله، الذي يملأ الأرض حركة ونشاطاً بإيجابيته وتفاعله مع الآخرين [قُمْ فَأَنْدِرْ & وَرَبَّكَ

فَكَبَّرْ & وَثِيَابَكَ فَطَهَّرْ & وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرْ...] (2-5).

[فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُورِ & فَذَلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ & عَلَى ٱلْكَافِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ] (8-10) وهذا من روعة القرآن، أن حركة الآيات نفسها تتناسب مع هدف السورة ومحورها..

انظر مثلاً إلى قوله تعالى [كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ﴿ فَرَّتْ مِن قَسْوَرَةٍ] (50-50) فنرى فيها تشبيهاً للكافرين وكأنهم يفرون من الهداية، فرار الحمير الوحشية من الأسد المفترس.. تشبيه رهيب، يتناسب مع سرعة آيات السورة وحركتها..

## سورة القيامة

وهذه السورة، من اسمها، تذكّر بيوم القيامة، لتقف إلى جانب سورة الحاقة في تزويد الدعاة بالمادة الأساسية حلال أخذهم بأيدي الناس إلى الله، وخاصة من خلال التذكير بأول مراحل الآخرة، وهو الموت: [كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِي & وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ & وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ & وَٱلْتَفَّتِ ٱلسَّاقُ بِٱلسَّاقِ & إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ ٱلْمَسَاقُ] (26-30).

### سورة الإنسان

هذه السورة توضح أحد أهم المفاهيم التي يجب على الدعاة إلى الله أن يوقنوا بها:

"المطلوب منك هو الدعوة فقط، أما النتائج فهي على الله". لذلك ترى فيها قوله تعالى [إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً] (3) فكأنها تقول للدعاة، وتقول لنبيهم  $\rho$ : لا تيأسوا من تكذيب الناس لكم، لأن الله تعالى هو الذي يهدي من يشاء [فَاصْبِرْ لِحُكْم رَبّكَ وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمْ ءاثِماً أَوْ كَفُوراً] (24) [إِنَّ هَلُولاً عُبِرُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءهُمْ يَوْماً ثَقِيلاً] (27).

### سورة المرسلات

وبعد أن خاطبت سورة الإنسان الدعاة، حتى لا يتأثروا بتكذيب الناس، نصل إلى سورة المرسلات، التي نرى فيها خطاباً موجهاً وتحذيراً مباشراً للمكذبين أنفسهم [وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لللهُكذّبين] (15).

وتقول للدعاة في نفس الوقت: لا تتحسروا عليهم، وخذوا بالأسباب واتركوا النتائج على رب العالمين [فَبِأَيّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ].

سور رائعة في ترابطها وحديثها عن الدعوة إلى الله. ومع أننا لم نتناول كل ما فيها من أصول الدعوة ومعانيها، إلا أننا حاولنا أن نسلط الضوء على المفاتيح والمعاني الأساسية فيها، لنترك المجال أمام قارئ القرآن حتى يعيش مع هذه السور، ويتعرف على اللفتات اللطيفة التي لا يخلو القرآن منها، والتي لا تنقضي، مصداقاً لحديث النبي  $\rho$ : "لا تنقضي عجائبه"..

# سور الجزء الثلاثين

#### ختام المنهج

هذا الجزء هو ختام القرآن، وختام منهج الاستخلاف الذي وضعه الله تعالى للبشر... فبعد الأحكام والتشريعات، وبعد ذكر أخبار السابقين وأخذ العبرة منهم، وبعد ذكر مقومات الاستخلاف في سور وأجزاء بأكملها، يأتينا الجزء الثلاثون، بسوره القصيرة المؤثرة، حتى يؤكد على المعاني التي تساعد قارئ القرآن على حمل هذا المنهج. هذه المعاني تبدأ من الإيمان بعظمة الله تعالى وقدرته، إلى التذكير بلقاء الله والعودة إليه في الآخرة، إلى التأكيد على ذكر الله تعالى وشكره...

# سورة عبس (عتاب في سبيل الله)

ونقرأ في سورة "عبس" العتاب الرباني الرقيق لرسول الله ρ، عندما أعرض عن الأعمى (الذي هو عبد الله بن أم مكتوم) الذي جاءه يسأله في أسئلة معينة – وكان مسلماً – لكن النبي أعرض عنه لأنه كان يحدث بعض زعماء قريش... فنزلت آيات السورة: [عَبَسَ وَتَوَلَّىٰ & أَن جَاءهُ ٱلأَعْمَىٰ & وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ فَنزلت آيات السورة: وعبَسَ وَتَولَّىٰ الله عَلَىٰ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَى

والجدير بالذكر أن اهتمام النبي  $\rho$  بأكابر القوم لم يكن تعظيماً لمستواهم الاجتماعي وانتقاصاً من قدر الأعمى الذي أعرض عنه، وإنما لأنه  $\rho$  رأى أنهم

أكثر نفعاً للإسلام فطمع في إسلامهم من أجل الدين لا من أجل غناهم.. لذلك نزل العتاب الرباني حتى لا يهمل أي شخص مقبل على الإسلام، وحتى يتعلم الدعاة إلى الله أن يهتموا بالناس كلهم، غنيهم وفقيرهم، كبيرهم وصغيرهم، فلا يميزوا بالدعوة إنساناً على آخر.

# سورة الطارق (له الخلق والأمر)

وفي سورة الطارق دعوة إلى تذكر حقيقتنا وأصلنا: [فَلْيَنظُرِ ٱلإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ \$ خُلِقَ مِن مَّاء دَافِقٍ \$ يَخْرُجُ مِن بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَائِبِ \$ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ] (5-8) يخلق الإنسان من نقطة ماء بسيطة، تخرج من الأرض [وَٱلسَّمَاء صلب الذكر وترائب الأنثى، مثل نقطة المطر التي تخرج الزرع من الأرض [وَٱلسَّمَاء ذَاتِ ٱلرَّجْعِ \$ وَٱلأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّدْعِ] (11-12) فخالق الإنسان وخالق الكون إله واحد، خلق الإنسان كما يخلق الزرع من ماء أودع فيه سر الحياة.

# سورة الشمس (قدرك عند خالقك)

وفي سورة الشمس رصد لظواهر كونية سخرها الله لخدمة الإنسان، الذي هو أهم تلك المخلوقات وأكرمها:

[وَٱلشَّــمْسِ وَضُحَ\_لْهَا & وَٱلْقَمَ رِ إِذَا تَلَــلْهَا & وَٱلنَّهَ ارِ إِذَا تَلَــلْهَا & وَٱلنَّهَ ارِ إِذَا يَغْشُلُهَا & وَٱلسَّمَاء وَمَا بَنَلْهَا & وَٱلأَرْضِ وَمَا طَحَلْهَا & وَتَلْهَا & وَٱلنَّرْضِ وَمَا طَحَلْهَا & وَتَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ] (1-7) فتمر هذه الآيات الكونية ثم تقف السورة عند النفس لتفصل فيها وتوضح أهميتها: [فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا & قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّلُهَا & وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّلْهَا] (8-10) فإذا أدرك الإنسان قدره عند حالقه، سارع إلى طاعته والإنابة إليه، ليبادل ربه وداً بود وحباً بحب.

# سورة الضحى (محبته عند ربه)

ونرى في نفس الجزء سورة مقابلة للعتاب الرباني: سورة الضحى التي تظهر حب ربنا تبارك وتعالى لنبيه محمد: [وَٱلضُّحَىٰ & وَٱلَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ & مَا وَدَّعَـكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَـيٰ] (1-3) فلا تظن يا محمد أن ربك تاركك أو كارهك:

[أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَىٰ & وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ & وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ] (8-6) كلمات رقيقة تشع بالحب الرباني لرسول الله..

ومن اللطيف في السورة أن رب العزة حل وعلا أقسم في بداية السورة بوقتين هادئين رقيقين على النفس: الضحى، والليل، فحب الله لنبيه لم يقتصر على الألفاظ فقط، وإنما تعداها إلى الجو النفسى لألفاظ السورة وآياتها..

# سورة التين (أنت أفضلهم بشرط.)

ونرى نفس المعنى مذكوراً في سورة التين: [وَٱلتّينِ وَٱلزّيْتُونِ & وَطُورِ سِتَينِنَ & وَهَ\_لْذَا ٱلْبَلَدِ ٱلأَمِ عِنِ & لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنسَانَ فِى اللهِ هَا بَحْلَق تَقْوِيمٍ] (1-4).. فما علاقة الآيات الثلاثة الأولى التي أقسم الله بها بخلق الإنسان؟ إن هذه الآيات قد عددت ثلاثة أماكن مباركة أقسم الله بها: أرض التين والزيتون وهي بيت المقدس، وطور سيناء الذي كلم الله موسى عنده، والبلد الحرام مكة.. وكلها أماكن لها حرمتها وبركتها وقدسيتها.. وبعد ذلك تذكر السورة خلق الإنسان في أحسن حال، وكأن المعنى: أن حرمة النفس البشرية على الله تعالى وكرامتها هي بحرمة هذه الأماكن، فأكرم نفسك أيها الإنسان بالطاعة شكراً لله الذي خلقك في أحسن تقويم، فإن لم تفعل ذلك... الإنسان بالطاعة شكراً لله الذي خلقك في أحسن تقويم، فإن لم تفعل ذلك... الصالح: [إلاَّ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ] (5) ولن ينجيك من هذا إلا الإيمان والعمل الصالح: [إلاَّ ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ]

## سورة العلق (حفظ العمل)

نرى في هذا الجزء سورتين: إحداهما في بداية الرسالة "سورة العلق"، [ آقُرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ & ٱلَّذِى عَلَقَ مَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ & ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ & ٱلَّذِى عَلَمَ مِلَا اللهِ مَا لَمْ يَعْلَمْ] (1-5) والأخرى هي نعي النبي في سورة "النصر".. وهي بمثابة ختام الرسالة: [ إِذَا جَاء نَصْرُ ٱلله وَٱلْفَتْحُ]. هذه السورة نزلت قبل وفاة النبي (4) لتبشّره بما سيراه من عز وانتصار للإسلام: [ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱلله أَفُوجاً & فَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّاباً ] (2-2). فما علاقة الاستغفار بما في السورة من نصرة الإسلام وعز المسلمين؟.. إن الإنسان المنتصر قد يشعر بشيء من العجب والكبر، كما رأينا في الكثير من القادة الفاتحين عبر الزمان، لذلك كان لا بد من الحمد على النعمة تذكيراً بواهبها ومانحها، والاستغفار من التقصير في شكر المنعم... وهذان الأمران لا يحفظان العمل فقط من الضياع بل يحفظان قلب العبد من الكبر والطغيان.

#### شعار المخلصين

ولذلك نجد أن الاستغفار في الإسلام يأتي دائماً بعد الأعمال العظيمة، فبعد الصلاة نقول: استغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه.. ويعلمنا ربنا من خلال هذه السورة أن نرد الفضل إليه دائماً ونتهم أنفسنا بالتقصير فنستغفره على تقصيرنا.. فلن يستطيع أحد أن يوفي ربّ العزة حقّه وقدره.

# سورة التكاثر (التوازن بين المادة والروح)

 روحاً تحتاج إلى غذائها من الطاعة والاستغفار والحفاظ على الصلاة وقيام الليل... فإن لم تستجب لهذا التحذير فاسمع الآية الرهيبة في تصوير رؤية جهنم والعياذ بالله: [ثُمَّ لَتَرَوُنَّهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ & ثُمَّ لَتُسْمَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ] (7-8) فالله تعالى سيسألنا عن كل نعمة صغيرة أو كبيرة أنعم بها علينا، والتي من أهمها هذا الجسد الذي رزقنا الله إياه، فاستعمله البعض في معصيته ناسين أرواحهم وغذاءها وتخضيرها للآخرة..

## سورة العصر (البنيان المرصوص)

ونصل إلى سورة العصر، التي قال عنها الإمام الشافعي رضي الله عنه: لو لم ينزل من القرآن غيرها لكفت الناس وهي سورة العصر، فقد جمعت هذه السورة كل معالم الإسلام في قوله تعالى: [إلا الله الله المين المنوا وعَمِلُوا الصلاحيي الله المين والصبر على ما أشارت إلى أهمية اتحاد المؤمنين وتعاونهم على نصرة هذا الدين والصبر على ما يجدونه في طريقهم من عقبات: [وَتَوَاصَوْا بِالْحَقّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ] (3). وكل من لا يسير على هذا النهج وهذا الطريق فهو خاسر [إنَّ الإنسَانَ لَفِي خُسْرٍ هو الله الله ين على ركعة [اهدنا النهج وهذا الطريق هو نفسه الصراط المستقيم الذي ندعو الله به في كل ركعة [اهدنا الصراط المشتقيم هو موزاط الله الله عليهم غيْرِ المُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالِينَ] (الفاتحة، 6-7) فالمغضوب عليهم خاسرون والضالون أيضاً خاسرون.. أما الذين تواصوا بالحق والصبر فقد أنعم الله عليهم بنعمة الهداية إلى الصراط المستقيم.

### بناء الأمم والحضارات

وترى في سورة العصر معان هامة جداً، فهي قد جمعت مقومات بناء الحضارة والأمة، مثل الاهتمام بالوقت والزمن [وَٱلْعَصْرِ]، وأهمية أن نشغل وقتنا في العمل الصالح المفيد [ءامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ]، بالإضافة إلى العمل ضمن فريق وروحية العمل الجماعي [وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ]. فإذا وعت الأمة سورة العصر ارتقى وعيها ونضجت مقومات حضارتها.

## سورة الفيل (كيد الباطل ضعيف)

وسورة الفيل تخبرنا أن الكون كله ملك الله تعالى، وأنه تعالى قادر على إنزال العذاب على كل ظالم، في كل عصر وكل حين: [أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ ٱلْفِيلِ & أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلٍ]. إن كيد أعداء الله ضعيف لا يؤثر ولا يدوم، لأنه ضال، ولأن قدرة الله الغالبة تقف دونه: [وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ & تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مّن سِجّيلٍ & فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولِ] فاستعينوا بالله على عدوه وعدوكم.

# سورة قريش (احذر إلف النعمة)

ونأتي إلى سورة قريش، التي تعالج مشكلة خطيرة عند الكثير من الناس، وهي الف النعمة والتعود عليها إلى أن تصل بحم الحال إلى عدم الشعور بحا ونسيان شكرها... [لإيلَفِ قُرَيْشٍ & إِيلَفِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشّتَاء وَٱلصّيْفِ] (1-2) لقد ألفت قريش تلك النعمة العظيمة، بأن مهد الله لهم طريقاً آمناً ليقوموا برحلتين تجاريتين، على مدار فصلي الشتاء والصيف.. هذه النعم لا بد أن تقابل بشكر المنعم وعبادته: [فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلَا ٱلْبَيْتِ & ٱلَّذِى أَطْعَمَهُم مّن جُوعٍ وَءامَنَهُم مّن خَوْفٍ] (3-4) فأعظم نعم الله تعالى على الإطلاق، وأهم حاجيات الإنسان خوْفٍ] (3-4) فأعظم نعم الله تعالى على الإطلاق، وأهم حاجيات الإنسان الأساسية: الطعام والأمن.. سورة قريش تقول لأهل القرآن: أحيوا قلوبكم بتذكّر النعمة واحذروا الإلف الذي يميت القلب ويصرفه عن شكر المنعم.

| خواطر قرآنية |
|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |
| خواطر قرآنية |